
 
05-01-2026 প্ৰাতঃমৰুলুী ওঁম্ শান্তি! "বাপদাদা" মধুবন। 
 

মৰমৰ সন্তানসকল – “পিতাৰ শ্ৰীমতেৰে তোমালোক মনষু্যৰ পৰা দেৱতা হোৱা, গীতাৰ জ্ঞান আৰ ুৰাজযোগে তোমালোকক সমূ্পৰ্ণ পাৱন কৰি 
দিয়ে” 

প্ৰশ্ন: সত্যযুগত প্ৰতিটো বস্তু ভালতকৈও ভাল সতোপ্ৰধান হয় কিয়? 

উত্তৰ: কিয়নো তাত মনষু্য সতোপ্ৰধান হয়, যেতিয়া মনষু্য ভাল হয় তেতিয়া সামগ্ৰীও ভাল হয় আৰ ুমনষু্য বেয়া 
হ’লে সামগ্ৰীও ক্ষতিকাৰক হয়। সতোপ্ৰধান সৃষ্টিত কোনো বস্তুৱেই অপ্ৰাপ্ত নহয়, একোৱেই কাৰো পৰা 
খুজিবলগীয়া নহয়। 

 

ওঁম্‌ শান্তি। বাবাই এই শৰীৰৰ দ্বাৰা বজুায়। এওঁক জীৱ বলুি কোৱা হয়, এওঁৰ শৰীৰত আত্মাও আছে আৰ ুতোমালোক 
সন্তানসকলে জানা যে পৰমপিতা পৰমাত্মাও এওঁৰ শৰীৰত আছে। এইটোতো প্ৰথমেই নিশ্চয় জন্মা উচিত, সেইকাৰণে 
এওঁক দাদা বলুিও কয়। এইটোতো সন্তানসকলৰ নিশ্চয়তা আছে। এইটো নিশ্চয়তাৰেই চলিব লাগে। যথাযথ বাবা যাৰ 
শৰীৰত প্ৰৱেশ কৰিছে বা অৱতাৰ লৈছে, তেওঁৰ কাৰণে পিতাই নিজেই কয় - মই এওঁৰ বহুত জন্মৰ অন্তৰো অন্তত আহোঁ। 
সন্তানসকলক বজুোৱা হৈছে – এয়া হ’ল সকলো শাস্ত্ৰৰ ভিতৰত শিৰোমণি ‘গীতা’ৰ জ্ঞান। শ্ৰীমত অৰ্থাৎ শ্ৰেষ্ঠ মত। 
শ্ৰেষ্ঠতকৈও শ্ৰেষ্ঠ মত হৈছে উচ্চতকৈও উচ্চ ভগৱানৰ। যাৰ শ্ৰীমতেৰে তোমালোক মনষু্যৰ পৰা দেৱতা হোৱা। 
তোমালোক ভ্ৰষ্ট মনষু্যৰ পৰা শ্ৰেষ্ঠ দেৱতা হোৱা। তোমালোক এই কাৰণেই আহিছা। পিতায়ো নিজেই কয় - মই আহোঁ 
তোমালোকক শ্ৰেষ্ঠাচাৰী, নিৰ্বিকাৰী মতধাৰী দেৱী-দেৱতা কৰি গঢ়ি তুলিবলৈ। মনষু্যৰ পৰা দেৱতা হোৱাৰ অৰ্থও 
বজুিব লাগে। বিকাৰী মনষু্যৰ পৰা নির্বিকাৰী দেৱতা কৰি গঢ়ি তুলিবলৈ আহে। সত্যযুগত মনষু্য থাকে কিন্তু 
দৈৱীগুণসম্পন্ন। এতিয়া কলিযুগত হ’ল আসুৰিক গুণসম্পন্ন। হওতে গোটেইখন মনষু্য সৃষ্টি, কিন্তু তেওঁলোক হ’ল ঈশ্বৰীয় 
বদু্ধিৰ, এয়া হ’ল আসুৰিক বদু্ধিৰ। তাত জ্ঞান, ইয়াত ভক্তি। জ্ঞান আৰ ুভক্তি বেলেগ বেলেগ নহয় জানো৷ ভক্তিৰ 
কিতাপ কিমান আৰ ুজ্ঞানৰ কিতাপ কিমান। জ্ঞানৰ সাগৰ হৈছে পিতা৷ তেওঁৰ কিতাপোতো এখনেই হোৱা উচিত। যিয়ে 
ধৰ্ম প্ৰতিষ্ঠা কৰে, তেওঁৰ কিতাপ (শাস্ত্ৰ) এখন হোৱা উচিত। সেইখনক ধৰ্মশাস্ত্ৰ বলুি কোৱা হয়। প্ৰথম ধৰ্মশাস্ত্ৰ হ’ল – 
‘গীতা”। শ্ৰীমদ্ভাগৱত গীতা। এয়াও সন্তানসকলে জানে - প্ৰথমে আদি সনাতন দেৱী-দেৱতাৰ ধৰ্ম, হিন্দ ুধৰ্ম নহয়। 
মনষু্যই ভাবে - গীতাৰ দ্বাৰা হিন্দ ুধৰ্ম প্ৰতিষ্ঠা হ’ল আৰ ুগীতা শ্ৰীকৃষ্ণই শুনাইছে। কাৰোবাক সুধিলে তেতিয়া ক’ব - 
পৰম্পৰাগতভাৱে এয়া শ্ৰীকৃষ্ণই শুনাই আহিছে। কোনো শাস্ত্ৰতে ‘শিৱ ভগৱানবুাচ’ বলুি উল্লেখ নাই। ‘শ্ৰীমদ্ কৃষ্ণ 
ভগৱানবুাচ’ বলুি লিখি দিছে, যিসকলে গীতা পঢ়িছে তেওঁলোকে সহজেই বজুিব পাৰিব। এতিয়া তোমালোকে বজুি পোৱা - 
এই গীতা জ্ঞানেৰেই মনষু্যৰ পৰা দেৱতা হ’ল, যি এতিয়া পিতাই তোমালোকক দি আছে। ৰাজযোগ শিকাই আছে। 
পৱিত্রতাও শিকাই আছে। কাম মহাশত্ৰু, ইয়াৰ বাবেই তোমালোক পৰাজিত হৈছা। এতিয়া পুনৰ কাম বিকাৰৰ ওপৰত 
জয়ী হ’লে তোমালোক জগতজিৎ অৰ্থাৎ বিশ্বৰ মালিক হৈ যোৱা। এয়াতো বহুত সহজ। বেহদৰ পিতাই বহি এওঁৰ 
(ব্ৰহ্মাৰ) দ্বাৰা তোমালোকক পঢ়ায়। তেওঁ হ’ল সকলো আত্মাৰ পিতা৷ এওঁ আকৌ হ’ল মনষু্যৰ বেহদৰ পিতা৷ নামেই হ’ল 
প্ৰজাপিতা ব্ৰহ্মা। তোমালোকে যাকেই সোধা ব্ৰহ্মাৰ পিতাৰ নামটি কোৱাচোন, তেতিয়া বিবদু্ধিত পৰিব। 
ব্ৰহ্মা-বিষু্ণ-শঙ্কৰ হ’ল ৰচনা। এওঁলোক তিনিওজনৰ কোনোবাতো পিতা থাকিব নহয়। তোমালোকে দেখুওৱা - এওঁলোক 
তিনিওজনৰ পিতা হ’ল নিৰাকাৰ শিৱ। ব্ৰহ্মা-বিষু্ণ-শঙ্কৰক সূক্ষ্মলোকৰ দেৱতা ৰপূত দেখুৱায়। তেওঁলোকৰ ওপৰত 
হৈছে শিৱ। সন্তানসকলে জানে – শিৱবাবাৰ সন্তান যিসকল আত্মা আছে তেওঁলোকৰ নিজৰ শৰীৰতো থাকিব। তেওঁতো 
সদায় নিৰাকাৰ পৰমপিতা পৰমাত্মা। সন্তানসকলে গম পাইছে - নিৰাকাৰ পৰমপিতা পৰমাত্মাৰ আমি সন্তান হওঁ। 
আত্মাই শৰীৰৰ দ্বাৰা কয় – পৰমপিতা পৰমাত্মা। কিমান সহজ কথা। ইয়াক কোৱা হয় – ‘অল্ফ’ (পিতা) আৰ ু‘বে’ 
(বাদশ্বাহী)। কোনে পঢ়ায়? গীতাৰ জ্ঞান কোনে শুনালে? নিৰাকাৰ পিতাই। তেওঁৰ কোনো মকুুট আদি নাই। তেওঁ জ্ঞানৰ 
সাগৰ, বীজৰপূ, চৈতন্য। তোমালোকো চৈতন্য আত্মা হোৱা নহয়! গোটেই কল্প বকৃ্ষৰ আদি-মধ্য-অন্তক তোমালোকে 
জানা। যদিও মালী নোহোৱা কিন্তু বজুিব পাৰা কেনেকৈ বীজ ৰোপণ কৰে, তাৰ পৰা পুলি অংকুৰিত হয়। সেয়াতো হ’ল 
জড় বকৃ্ষ, এয়া হ’ল চৈতন্য। তোমালোক আত্মাত জ্ঞান আছে, অন্য কোনো আত্মাত জ্ঞান নাথাকে। পিতা চৈতন্য মনষু্য 
সৃষ্টিৰ বীজৰপূ হয়। সেয়েহে বকৃ্ষও মনষু্যৰে হ’ব। এয়া হৈছে চৈতন্য ৰচনা। বীজ আৰ ুৰচনাৰ মাজত প্ৰভেদতো আছে 
নহয়! আমৰ বীজ ৰোপণ কৰিলে আমৰ পুলি গজে, তাৰপাছত বকৃ্ষ কিমান ডাঙৰ হয়। সেইদৰে মনষু্যৰ বীজৰ পৰা 
কিমান মনষু্য ওপজে। জড় বীজত কোনো জ্ঞান নাই। এয়াতো চৈতন্য বীজৰপূ। তেওঁৰ গোটেই সৃষ্টিৰপূী বকৃ্ষৰ জ্ঞান 



আছে যে কেনেকৈ উৎপত্তি, প্ৰতিপালন, তাৰপাছত বিনাশ হয়। এই বহুত ডাঙৰ বকৃ্ষ নাশ হৈ পুনৰ অন্য নতুন বকৃ্ষ 
কেনেকৈ থিয় দি উঠে! এয়া হ’ল গুপ্ত। তোমালোকে জ্ঞানো গুপ্তভাৱে লাভ কৰা। পিতাও গুপ্তভাৱে আহিছে। তোমালোকে 
জানা - এয়া পুলি ৰোপণ কৰি থকা হৈছে। এতিয়াতো সকলো পতিত হৈ গৈছে। ভাল বীজৰ পৰা প্ৰথম নম্বৰত যিটো পাত 
ওলাল তেওঁ কোন আছিল? সত্যযুগৰ প্ৰথম পাত বলুিতো শ্ৰীকৃষ্ণকেই কোৱা হ’ব, লক্ষ্মী-নাৰায়ণক নহয়। নতুন পাত সৰ ু
হয়। পাছত ডাঙৰ হয়। গতিকে এই বীজৰ কিমান মহিমা আছে, এয়াতো চৈতন্য হয় নহয়৷ আকৌ পাতো ওলায়। 
তেওঁলোকৰো মহিমাতো হয়। এতিয়া তোমালোক দেৱী-দেৱতা হৈ আছা। দৈৱীগুণ ধাৰণ কৰি আছা। মলূ কথাই হৈছে 
এইটো যে আমি দৈৱীগুণ ধাৰণ কৰিব লাগে, এওঁলোকৰ (লক্ষ্মী-নাৰায়ণৰ) দৰে হ’ব লাগে। চিত্ৰও আছে। এই চিত্ৰবোৰ 
নথকাহেতেনতো বদু্ধিত জ্ঞান উদয় নহ’লহেতেন। এই চিত্ৰবোৰ বহুত কামত আহে৷ ভক্তিমাৰ্গত এই চিত্ৰবোৰৰো পূজা হয় 
আৰ ুজ্ঞানমাৰ্গত এই চিত্ৰবোৰৰ দ্বাৰা তোমালোকে জ্ঞান পোৱা যে এনেকুৱা হ’ব লাগে। ভক্তিমাৰ্গত এনেকৈ নবুজুে যে 
আমি এনেকুৱা হ’ব লাগে। ভক্তিমাৰ্গত কিমান মন্দিৰ নির্মাণ কৰে। সকলোতকৈ বেছি মন্দিৰ কাৰ হ’ব? নিশ্চয় 
শিৱবাবাৰ হ’ব, যিজন বীজৰপূ হয়। আকৌ তাৰপাছত প্ৰথম ৰচনাৰ মন্দিৰ হ’ব। প্ৰথম ৰচনা হৈছে এই লক্ষ্মী-নাৰায়ণ। 
শিৱৰ পাছত এওঁলোকৰ পূজা সকলোতকৈ বেছিকৈ হয়। মাতাসকলেতো জ্ঞান দিয়ে, তেওঁলোকৰ পূজা নহয়৷ 
তেওঁলোকেতো পঢ়ায় নহয়। পিতাই তোমালোকক পঢ়ায়। তোমালোকে কাৰো পূজা নকৰা। পঢ়াওঁতাজনক এতিয়া পূজা 
কৰিব নোৱাৰা। তোমালোক যেতিয়া পঢ়ি পুনৰ অজ্ঞানী হ’বাগৈ তেতিয়া আকৌ পূজা হ’ব। তোমালোকেই দেৱী-দেৱতা 
হোৱাগৈ৷ তোমালোকেই জানা যিজনে আমাক এনেকৈ গঢ়ি তোলে তেওঁৰ পূজা হ’ব আৰ ুতাৰপাছত ক্ৰমানসুৰি আমাৰ 
পূজা হ’ব। পুনৰ অৱনমিত হৈ হৈ পাঁচ তত্ত্বৰো পূজা কৰিবলৈ লাগি যায়। শৰীৰ 5 তত্ত্বৰে গঠিত হয় নহয়। পাঁচ তত্ত্বৰ পূজা 
কৰা বা শৰীৰৰ পূজা কৰা, একেই হৈ যায়। এই জ্ঞানতো বদু্ধিত আছে। এই লক্ষ্মী-নাৰায়ণ গোটেই বিশ্বৰ মালিক আছিল। 
এই দেৱী-দেৱতাসকলৰ ৰাজত্ব নতুন সৃষ্টিত আছিল। কিন্তু সেয়া কেতিয়া আছিল? এইটো নাজানে, লাখ লাখ বছৰ বলুি 
কৈ দিয়ে। এতিয়া লাখ লাখ বছৰৰ কথাতো কেতিয়াও কাৰো বদু্ধিত থাকিব নোৱাৰে। এতিয়া তোমালোকৰ সৃ্মতিত 
আছে - আমি আজিৰ পৰা 5000 বছৰ পূৰ্বে আদি সনাতন দেৱী-দেৱতা ধর্মৰ আছিলোঁ। দেৱী-দেৱতা ধর্মাৱলম্বীসকল 
আকৌ আন ধৰ্মলৈ ধৰ্মান্তৰিত হ’ল। হিন্দ ুধৰ্ম বলুি ক’ব নোৱাৰি৷ কিন্তু পতিত হোৱাৰ বাবে নিজক দেৱী-দেৱতা বলুি 
ক’লেও শোভা নাপায়। অপৱিত্ৰক দেৱী-দেৱতা বলুি ক’ব নোৱাৰি। মনষু্যই পৱিত্ৰ দেৱীসকলৰ পূজা কৰে, তেন্তে নিশ্চয় 
নিজে অপৱিত্ৰ, সেইবাবে পৱিত্ৰৰ আগত নতশিৰ হ’বলগীয়া হয়। ভাৰতত বিশেষকৈ কন্যাসকলৰ আগত নতশিৰ হয়। 
কুমাৰসকলৰ আগত নতশিৰ নহয়। মহিলাৰ আগত নতশিৰ হয়। পুৰষুৰ আগত নতশিৰ কিয় নহয়? কিয়নো এই 
সময়ত জ্ঞানো প্ৰথমে মাতাসকলে লাভ কৰে। পিতা এওঁৰ শৰীৰত প্ৰৱেশ কৰে। এইটোও বজুি পোৱা – যথাযথ এওঁ জ্ঞানৰ 
বৰ নদী। জ্ঞান নদীও হয় আকৌ পুৰষুো হয়৷ এয়া হ’ল সকলোতকৈ ডাঙৰ নদী৷ ব্ৰহ্মপুত্ৰ নদী হ’ল সকলোতকৈ ডাঙৰ, 
যিখন কোলকাতাৰ ফালে গৈ সাগৰত মিলিছে। মেলাও তাত অনষু্ঠিত হয়। কিন্তু তেওঁলোকে এইটো নাজানে যে এয়া 
আত্মাসকল আৰ ুপৰমাত্মাৰ মেলা। সেয়াতো পানীৰ নদী, যাৰ নাম ব্ৰহ্মপুত্ৰ ৰাখিছে। তেওঁলোকেতো ব্ৰহ্মক ঈশ্বৰ বলুি 
কয়, সেইবাবে ব্ৰহ্মপুত্ৰক বহুত পাৱন বলুি মান্যতা দিয়ে। ডাঙৰ নদী হয় সেয়েহে পৱিত্ৰও হ’ব। পতিত-পাৱন বলুি 
বাস্তৱত গংগাক নহয়, ব্ৰহ্মপুত্ৰকহে কোৱা হ’ব। মেলাও ইয়াৰে লাগে৷ এয়াও সাগৰ আৰ ুব্ৰহ্মা নদীৰ মেলা৷ ব্ৰহ্মাৰ দ্বাৰা 
কেনেকৈ তুলি লয় - এই গূঢ় কথাবোৰ বজুিবলগীয়া, যি প্ৰায় লপু্ত হৈ যায়। এয়াতো একেবাৰে সহজ কথা নহয় জানো। 

ভগৱানবুাচ - মই তোমালোকক ৰাজযোগ শিকাওঁ, তাৰপাছত এই জগতখনেই নাশ হৈ যাব। শাস্ত্ৰ আদি একোৱেই 
নাথাকিব। আকৌ ভক্তিমাৰ্গত এই শাস্ত্ৰ ৰচনা হ’ব। জ্ঞানমাৰ্গত শাস্ত্ৰ নাথাকে। মনষু্যই ভাবে - এই শাস্ত্ৰ পৰম্পৰাগতভাৱে 
চলি আহি থাকে। জ্ঞানতো একোৱেই নাই। কল্পৰ আযু়য়েই লাখ লাখ বছৰ বলুি কৈ দিছে সেইকাৰণে পৰম্পৰা বলুি কৈ 
দিয়ে। ইয়াক কোৱা হয় অজ্ঞান অন্ধকাৰ। এতিয়া তোমালোক সন্তানসকলে এই বেহদৰ শিক্ষা লাভ কৰা, যাৰ দ্বাৰা 
তোমালোকে আদি-মধ্য-অন্তৰ ৰহস্য বজুাব পাৰা। তোমালোকে এই দেৱী-দেৱতাসকলৰ ভূগোল-বৰুঞ্জী সমূ্পৰ্ণকৈ জানা। 
এওঁলোক পৱিত্ৰ প্ৰবতৃ্তি মাৰ্গৰ পূজ্য আছিল। এতিয়া পূজাৰী পতিত হৈছে। সত্যযুগত হৈছে পৱিত্ৰ প্ৰবতৃ্তি মাৰ্গ, ইয়াত 
কলিযুগত অপৱিত্র প্ৰবতৃ্তি মাৰ্গ। আকৌ পাছত নিবতৃ্তি মাৰ্গ হয়। সেয়াও ড্ৰামাত আছে। তাক সন্ন্যাস ধৰ্ম বলুি কোৱা হয়। 
ঘৰ-সংসাৰৰ সন্ন্যাস কৰি জংঘললৈ গুচি যায়। সেয়া হ'ল হদৰ সন্ন্যাস। থাকেতো এই পুৰণি জগততে নহয় জানো। 
এতিয়া তোমালোকে বজুি পোৱা - আমি সংগমযুগত আছোঁ আকৌ নতুন সৃষ্টিলৈ যাম। তোমালোকে তিথি, তাৰিখ, চেকেণ্ড 
সহিত সকলো জানা। সেই লোকসকলেতো কল্পৰ আযু়সেই লাখ লাখ বছৰ বলুি কৈ দিয়ে, ইয়াৰ সমূ্পর্ণ হিচাপ উলিয়াব 
পাৰি। লাখ লাখ বছৰৰ কথাতো কোনেও সৃ্মতিলৈও আনিব নোৱাৰে। এতিয়া তোমালোকে বজুি পোৱা - পিতা কি হয়, 
কেনেকৈ আহে, কি কৰ্ত ব্য কৰে? তোমালোকে সকলোৰে বতৃ্তিক, জন্মপত্ৰিকাক জানা। বাকী বকৃ্ষৰ পাততো অনেক থাকে। 
সেয়া জানো গণনা কৰিব পাৰি। এই বেহদ সৃষ্টিৰপূী বকৃ্ষত কিমান পাত আছে? 5000 বছৰতেই ইমান কোটি। তেনেহ’লে 



লাখ লাখ বছৰত কিমান, অগণন মনষু্য হৈ যাব। ভক্তিমাৰ্গত দেখুৱায় - লিখা আছে সত্যযুগৰ ইমান বছৰ, ত্ৰেতাত ইমান 
বছৰ, দ্বাপৰ ইমান বছৰৰ। সেয়েহে পিতাই বহি তোমালোক সন্তানসকলক এই সকলো ৰহস্য বজুায়৷ আমৰ বীজ দেখিলে 
আমৰ গছ সন্মখুত আহি যাব নহয়! এতিয়া মনষু্য সৃষ্টিৰ বীজৰপূ তোমালোকৰ সন্মখুত আছে। তোমালোকক বহি বকৃ্ষৰ 
ৰহস্য বজুায় কিয়নো চৈতন্য হয়। তেওঁ কয় - আমাৰ এয়া ওলোটা বকৃ্ষ। তোমালোকে বজুাব পাৰা - যিয়েই এই সৃষ্টিত 
আছে জড় বা চৈতন্য, হুবহু পুনৰাবতৃ্তি হ’ব। এতিয়া কিমান বদৃ্ধি হৈ গৈ থাকে। সত্যযুগত ইমান হ’ব নোৱাৰে। কোৱা হয় 
অমকু বস্তুটো অষ্ট্ৰেলিয়াৰ পৰা, জাপানৰ পৰা আহে। সত্যযুগত অষ্ট্ৰেলিয়া, জাপান আদি আছিল জানো। ড্ৰামা অনসুৰি 
তাৰ বস্তু ইয়ালৈ আহে। আগতে আমেৰিকাৰ পৰা ঘেহঁু আদি আহিছিল। সত্যযুগত জানো ক’ৰবাৰ পৰা আহিব৷ তাততো 
হয়েই এক ধৰ্ম, সকলো বস্তু ভৰপূৰ হৈ থাকে। ইয়াত ধৰ্ম বদৃ্ধি পাই গৈ থাকে, গতিকে তাৰ লগে লগে সকলো বস্তু কম হৈ গৈ 
থাকে। সত্যযুগত ক’ৰো পৰা খুজি নানে। এতিয়াতো চোৱা – ক’ৰ ক’ৰ পৰা খুজি আনি থাকে! মনষু্য পাছলৈ বদৃ্ধি পাই 
গ’ল, সত্যযুগততো অপ্ৰাপ্ত কোনো বস্তু নাথাকে৷ তাৰ প্ৰতিটো বস্তু সতোপ্ৰধান বহুত ভাল হয়। মনষু্যই সতোপ্ৰধান হয়। 
মনষু্য ভাল হ’লে তেতিয়া সামগ্রীও ভাল হয়। মনষু্য বেয়া হ’লে সামগ্ৰীও ক্ষতিকাৰক হয়। 

বিজ্ঞানৰ মখু্য বস্তু হ’ল পৰমাণৱিক বোমা, যাৰ দ্বাৰা গোটেই বিনাশ হয়৷ কেনেকৈ তৈয়াৰ কৰে! তৈয়াৰ কৰোঁতা 
আত্মাত আগৰ পৰাই ড্ৰামা অনসুৰি জ্ঞান থাকিব। যেতিয়া সময় আহে তেতিয়া তেওঁৰ এই জ্ঞান উদয় হয়, যাৰ বোধ 
হ’ব তেৱেইঁ কাম কৰিব আৰ ুআনক শিকাব। কল্পই কল্পই যি ভূমিকা পালন কৰিছে সেয়াই পালন কৰিব৷ এতিয়া 
তোমালোক কিমান জ্ঞানৱান হোৱা, ইয়াতকৈ বেছি জ্ঞান নাথাকে। তোমালোকে এই জ্ঞানেৰে দেৱতা হৈ যোৱা। ইয়াতকৈ 
উচ্চ অন্য কোনো জ্ঞান নাই। সেয়া হ’ল মায়াৰ জ্ঞান। যাৰ দ্বাৰা বিনাশ হয়। সেই লোকসকল (বিজ্ঞানীসকল) চন্দ্রলৈ 
যায়, অনসুন্ধান কৰে। তোমালোকৰ কাৰণে কোনো নতুন কথা নহয়। এই সকলোবোৰ হৈছে মায়াৰ পাম্প। বহুত 
জাকজমকতা কৰে, অতি গভীৰত যায়। বদু্ধি বহুত খটুৱায়। কিবা আচৰিত কৰি দেখুৱাওঁ! বহুত আচৰিত কৰিলে 
পাছত আকৌ লোকচান হৈ যায়৷ কি কি তৈয়াৰ কৰি থাকে? তৈয়াৰ কৰোঁতাজনে জানে - ইয়াৰ দ্বাৰা এয়া বিনাশ হ'ব। 
ভাল বাৰ!ু 

অতি মৰমৰ, কল্পৰ পাছত পুনৰাই লগ পোৱা সন্তানসকলৰ প্ৰতি মাতা-পিতা বাপদাদাৰ স্নেহপূৰ্ণ স্মৰণ আৰ ুসুপ্ৰভাত। 
আত্মিক পিতাৰ আত্মিক সন্তানসকলক নমস্কাৰ। 

*ধাৰণাৰ বাবে মখু্য সাৰ:-** 

(1) গুপ্ত জ্ঞান মন্থন কৰি হৰ্ষিত হৈ থাকিব লাগে। দেৱতাসকলৰ চিত্ৰ সন্মখুত দেখি, তেওঁলোকক প্ৰণাম জনোৱা, বন্দনা 
কৰাৰ সলনি তেওঁলোকৰ নিচিনা হ’বলৈ দৈৱীগুণ ধাৰণ কৰিব লাগে। 

(2) সৃষ্টিৰ বীজৰপূ পিতা আৰ ু তেওঁৰ চৈতন্য ৰচনাক বজুি জ্ঞানৱান হ’ব লাগে, এই জ্ঞানতকৈ উচ্চ আন একো জ্ঞান 
থাকিব নোৱাৰে, এইটো নিচাত থাকিব লাগে। 
বৰদান: “একমাত্ৰ পিতা অন্য কোনো নাই” এইটো পাঠৰ সৃ্মতিৰে একৰস স্থিতি গঢ়ি তোলোঁতা শ্ৰেষ্ঠ আত্মা হোৱা 

“একমাত্ৰ পিতা অন্য কোনো নাই” এইটো পাঠ নিৰন্তৰ সৃ্মতিত থাকিলে স্থিতি একৰস হৈ যাব কিয়নো 
জ্ঞানতো সকলো পাই গ’লা, অনেক সাৰ কথা আছে, কিন্তু সাৰ কথা থকা সত্ত্বেও বিন্দ ুৰপূত থকা – এয়া 
হৈছে সেই সময়ৰ চমৎকাৰ যি সময়ত কোনোবাই তললৈ টানি থাকে। কেতিয়াবা পৰিস্থিতিয়ে তললৈ 
টানিব, কেতিয়াবা ব্যক্তি, কেতিয়াবা কোনো বস্তুৱে, কেতিয়াবা বায়ুমণ্ডলে… এয়াতো হ’বই। কিন্তু 
চেকেণ্ডত এই সকলো বিস্তাৰ সমাপ্ত হৈ স্থিতি একৰস হৈ থাকক – তেতিয়া শ্ৰেষ্ঠ আত্মা হোৱাৰ বৰদানী বলুি 
কোৱা হ’ব। 

শ্লোগান: জ্ঞানৰ শক্তি ধাৰণ কৰি লোৱা তেতিয়া বিঘিনিয়ে প্ৰহাৰ কৰাৰ পৰিৱৰ্তে  পৰাজিত হৈ যাব। 
!! ওঁম্ শান্তি !! 

অব্যক্ত ইংগিত: এই অব্যক্ত মাহত বন্ধনমকু্ত হৈ থাকি জীৱনমকু্ত স্থিতিৰ অনভুৱ কৰা 

এতিয়া তোমালোক সকলো এনেকুৱা মকু্ত হৈ মাষ্টৰ মকু্তিদাতা হোৱা যাতে সকলো আত্মা, প্ৰকৃতি, ভক্ত মকু্ত হৈ যায়। 
এতিয়া পিতা ব্ৰহ্মা এই এটা কথাতে তাৰিখ সচেতন যে মোৰ এটি এটি সন্তান কেতিয়া জীৱনমকু্ত হ’ব? এনেকৈ নাভাবিবা 



যে অন্তত জীৱনমকু্ত হ’মগৈ, নহয়। বহুকালৰ পৰা জীৱনমকু্ত স্থিতিৰ অভ্যাসে বহুকালৰ জীৱনমকু্ত ৰাজ্য-ভাগ্যৰ 
অধিকাৰী কৰি তুলিব। 


