
 
23/01/26 ପ୍ରାତଃ ମୁରଲୀ ଓମ୍ ଶାନ୍ତି “ବାପଦାଦା” ମଧୁବନ 
 

ମିଠେ ବଚ୍ଚେ:- ତୁମ ମୁଖରୁ ସର୍ବଦା ଜ୍ଞାନ ରତ୍ନ ହିଁ ବାହାରିବା ଉଚିତ୍‌, ତୁମର ଚେହେରା ସର୍ବଦା ହର୍ଷିତ ରହିବା ଉଚିତ୍‌” । 
ପ୍ରଶ୍ନ:- ଯେଉଁ ପିଲାମାନେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଜୀବନରେ ଜ୍ଞାନର ଧାରଣା କରିଛନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କର ଲକ୍ଷଣ କିପରି ହୋଇଥିବ? 
ଉତ୍ତର:- (୧) ସେମାନଙ୍କର ଚାଲି-ଚଲଣ ଦେବତାଙ୍କ ଭଳି ହୋଇଥିବ, ସେମାନେ ଦୈବୀଗୁଣର ଧାରଣା କରିଥିବେ (୨) 

ସେମାନଙ୍କର ଜ୍ଞାନର ବିଚାର ସାଗର ମନ୍ଥନ କରିବାର ଅଭ୍ୟାସ ଥିବ । ସେମାନେ କେବେ ହେଲେ ଆସୁରୀ କଥାର 
ଅର୍ଥାତ୍ କାଦୁଅର ମନ୍ଥନ କରିବେ ନାହିଁ । (୩) ସେମାନଙ୍କ ଜୀବନରୁ ଗାଳି ଦେବା ଏବଂ ଗ୍ଲାନୀ ଅର୍ଥାତ୍ ନିନ୍ଦା 
କରିବା ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । (୪) ସେମାନଙ୍କର ମୁଖମଣ୍ଡଳ ସର୍ବଦା ହର୍ଷିତ ଅବସ୍ଥାରେ ରହିଥାଏ । 

 

ଓମ୍ ଶାନ୍ତି । ବାବା ଆସି ଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଭକ୍ତି ସମ୍ବନ୍ଧରେ ବୁଝାଉଛନ୍ତି । ଏ କଥା ତ ପିଲାମାନେ ବୁଝିଗଲେଣି ଯେ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା 
ସଦ୍‌ଗତି ହୋଇ ନ ଥାଏ ଏବଂ ସତ୍ୟଯୁଗରେ ଭକ୍ତି ନ ଥାଏ । ଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟ ସତ୍ୟଯୁଗରେ ମିଳେ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ନା ଭକ୍ତି କରିଥା’ନ୍ତି 
ନା ଜ୍ଞାନର ମୁରଲୀ ବଜାଇଥା’ନ୍ତି । ମୁରଲୀ ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞାନ ଦେବା । ଗାୟନ ମଧ୍ୟ ରହିଛି ନା ମୁରଲୀରେ ଯାଦୁ । ତେବେ ନିଶ୍ଚିତ 
କୌଣସି ଯାଦୁ ଥିବ ନା! କେବଳ ମୁରଲୀ ବଜାଇବା, ତାହା ତ ସାଧାରଣ ଫକୀରମାନେ ମଧ୍ୟ ବଜାଉଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଏହି ମୁରଲୀରେ 
ଜ୍ଞାନର ଯାଦୁ ଅଛି । ଅଜ୍ଞାନକୁ ଯାଦୁ ତ କୁହାଯିବ ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ମୁରଲୀକୁ ଯାଦୁ କୁହାଯାଏ । ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ମନୁଷ୍ୟରୁ ଦେବତା 
ହୋଇଥା’ନ୍ତି । ସତ୍ୟଯୁଗ (ସ୍�ର୍ଗ) ହେଉଛି ଏହି ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ମିଳୁଥିବା ସମ୍ପତ୍ତି । ସେଠାରେ ଭକ୍ତି ନ ଥାଏ । ଦ୍ୱାପର 
ଯୁଗଠାରୁ ଭକ୍ତି ଆରମ୍ଭ ହୁଏ, ଯେତେବେଳେ କି ଦେବତାରୁ ମନୁଷ୍ୟ ହୋଇଯା’ନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ବିକାରୀ, ଦେବତାମାନଙ୍କୁ 
ନିର୍ବିକାରୀ କୁହାଯାଏ । ଦେବତାମାନଙ୍କର ସୃଷ୍ଟିକୁ ପବିତ୍ର ଦୁନିଆ କୁହାଯାଏ । ଏବେ ତୁମେମାନେ ଦେବତା ହେବାକୁ ଯାଉଛ । ଜ୍ଞାନ 
କାହାକୁ କୁହାଯାଏ? ପ୍ରଥମେ ନିଜର ବା ବାବାଙ୍କର ପରିଚୟ ଏବଂ ଦ୍ୱିତୀୟରେ ସୃଷ୍ଟିର ଆଦି-ମଧ୍ୟ-ଅନ୍ତର ରହସ୍ୟକୁ ଜ୍ଞାନ 
କୁହାଯାଏ । ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ସଦ୍‌ଗତି ହୋଇଥାଏ । ପୁଣି ଯେତେବେଳେ ଭକ୍ତି ଆରମ୍ଭ ହୁଏ ତାକୁ ଅବନତିର କଳା ଅର୍ଥାତ୍ ପତନର 
ସମୟ ବୋଲି କୁହାଯାଏ କାରଣ ଭକ୍ତିକୁ ରାତି ଏବଂ ଜ୍ଞାନକୁ ଦିନ କୁହାଯାଏ । ଏହା ତ ଯେ କେହି ବି ବୁଝିପାରିବେ କିନ୍ତୁ ଦୈବୀ ଗୁଣର 
ଧାରଣା ହୋଇ ପାରୁନାହିଁ । ଯଦି ଦୈବୀଗୁଣ ଅଛି ତେବେ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଯେ, ଜ୍ଞାନର ଧାରଣା ରହିଛି । ଜ୍ଞାନକୁ ଧାରଣ କରୁଥିବା 
ଆତ୍ମାମାନଙ୍କର ଚାଲି-ଚଳଣ ଦେବତାଙ୍କ ଭଳି ହୋଇଥାଏ । କମ୍ ଧାରଣା କରୁଥିବା ଆତ୍ମାମାନଙ୍କର ମିଶ୍ରିତ ଅର୍ଥାତ୍ କିଛି ଆସୁରୀ 
କିଛି ଦୈବୀ ଚଳଣି ହୋଇଥାଏ । ଯଦି ଜ୍ଞାନର ଧାରଣା ନାହିଁ, ତେବେ ସେମାନେ ମୋର ସନ୍ତାନ ହିଁ ନୁହଁନ୍ତି । ଲୋକମାନେ ବାବାଙ୍କର 
କେତେ ନିନ୍ଦା କରୁଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ବ୍ରାହ୍ମଣ କୁଳକୁ ଆସିଗଲା ପରେ ଗାଳିଦେବା, ଗ୍ଲାନୀ କରିବା ବନ୍ଦ ହୋଇଯାଏ । ତୁମକୁ ଏବେ 
ଜ୍ଞାନ ମିଳୁଛି, ଯାହାର ବିଚାର ସାଗର ମନ୍ଥନ କରିଲେ ଅମୃତ ମିଳିଥାଏ । ଯଦି ଏହି ଜ୍ଞାନର ବିଚାର ସାଗର ମନ୍ଥନ ହେଉନାହିଁ, ତେବେ 
ବୁଦ୍ଧିରେ କ’ଣ ମନ୍ଥନ ହେଉଥିବ? ଆସୁରୀ ବିଚାର । ସେଥିରୁ ତ ଆର୍ବଜନା ହିଁ ବାହାରିବ । ଏବେ ତୁମେ ଈଶ୍�ରୀୟ ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀ ଅଟ । 
ତୁମେ ଜାଣିଛ ଆମେ ମନୁଷ୍ୟରୁ ଦେବତା ହେବାର ପାଠ ପଢୁଛୁ । ଏହି ପାଠ ଦେବତାମାନେ ପଢାଇବେ ନାହିଁ । ଦେବତାମାନଙ୍କୁ କେବେ 
ଜ୍ଞାନର ସାଗର କୁହାଯାଏ ନାହିଁ । ଜ୍ଞାନର ସାଗର ତ ଜଣଙ୍କୁ ହିଁ କୁହାଯାଏ । ଦୈବୀଗୁଣ ମଧ୍ୟ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଧାରଣ ହୋଇଥାଏ । 
ଏହି ଜ୍ଞାନ ଯାହାକି ବର୍ତ୍ତମାନ ତୁମମାନଙ୍କୁ ମିଳୁଛି ତାହା ସତ୍ୟଯୁଗରେ ନ ଥାଏ କିନ୍ତୁ ଦେବତାମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଦୈବୀଗୁଣ ଥାଏ । 
ତୁମେମାନେ ସେମାନଙ୍କର ମହିମା ମଧ୍ୟ କରୁଛ ସର୍ବଗୁଣ ସମ୍ପନ୍ନ... ତେବେ ବର୍ତ୍ତମାନ ତୁମକୁ ସେହିଭଳି ହେବାକୁ ପଡିବ । ତେଣୁ 
ନିଜକୁ ପଚାରିବା ଦରକାର ଯେ, ମୋ ଭିତରେ ସବୁ ଦୈବୀଗୁଣ ଅଛି ନା କୌଣସି ଆସୁରୀ ଅବଗୁଣ ରହିଛି? ଯଦି ଆସୁରୀ ଅବଗୁଣ ଅଛି, 
ତେବେ ତାକୁ ବାହାର କରିଦେବା ଦରକାର, ତେବେ ଯାଇ ଦେବତା କୁହାଯିବ । ନଚେତ୍ କମ୍ ପଦ ପାଇବ । 

ଏବେ ତୁମେ ପିଲାମାନେ ଦେବୀଗୁଣ ଧାରଣ କରୁଛ । ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ବହୁତ ଭଲ ଭଲ କଥା ଶୁଣାଉଛ । ଏହାକୁ ହିଁ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ 
ସଂଗମଯୁଗ କୁହାଯାଉଛି, ଯେତେବେଳେ କି ତୁମେମାନେ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ହେଉଛ, ତେଣୁ ବାତାବରଣ ମଧ୍ୟ ବହୁତ ଭଲ ହେବା ଦରକାର । 
ମୁଖରୁ କୌଣସି ଛି-ଛି କଥା ଅର୍ଥାତ୍ ବିକାରୀ କଥା ବାହାରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ । ନଚେତ୍ କୁହାଯିବ ଇଏ ବହୁତ ଛୋଟ ପଦ ପାଇବେ । ତେବେ 
କଥାବାର୍ତ୍ତା ଏବଂ ବାତାବରଣରୁ ସବୁକିଛି ତୁରନ୍ତ ଜଣା ପଡିଯାଇଥାଏ । ତୁମର ଚେହେରା ସର୍ବଦା ହର୍ଷିତ ରହିବା ଉଚିତ୍ । ନଚେତ୍ 
କୁହାଯିବ ୟାଙ୍କ ଭିତରେ ଜ୍ଞାନ ନାହିଁ । ମୁଖରୁ ସର୍ବଦା ଜ୍ଞାନ ରତ୍ନ ହିଁ ବାହାରୁଥାଉ । ଏହି ଲକ୍ଷ୍ମୀ-ନାରାୟଣଙ୍କୁ ଦେଖ କେତେ 
ହର୍ଷିତମୁଖ ଅଟନ୍ତି । କାରଣ ଏମାନଙ୍କର ଆତ୍ମା ଏହି ଜ୍ଞାନ ରତ୍ନକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ଧାରଣ କରିଥିଲା । ତେଣୁ ତାଙ୍କ ମୁଖରୁ 
ସର୍ବଦା ଜ୍ଞାନ ରତ୍ନ ହିଁ ବାହାରିଥାଏ । ସେହି ଜ୍ଞାନ ରତ୍ନକୁ ଶୁଣିବା ଏବଂ ଶୁଣାଇବା ଦ୍ୱାରା କେତେ ଖୁସି ମିଳିଥାଏ । ଜ୍ଞାନ ରତ୍ନ 
ଯାହାକି ଏବେ ତୁମକୁ ମିଳୁଛି, ତାହା ପୁଣି ଭବିଷ୍ୟତରେ ହୀରା-ନୀଳାରେ ପରିଣତ ହୋଇଯିବ । ନବ ରତ୍ନର ମାଳା କୌଣସି ହୀରା-ନୀଳାର 
ନୁହେଁ ତାହା ଏହି ଜ୍ଞାନ ରତ୍ନର ହିଁ ମାଳା ଅଟେ । ଯାହାକୁ ମନୁଷ୍ୟମାନେ ସ୍ଥୂଳ ରତ୍ନ ମନେ କରି ମୁଦି ଇତ୍ୟାଦି ତିଆରି କରି 
ପିନ୍ଧିଥା’ନ୍ତି । ଏହି ଜ୍ଞାନ ରତ୍ନର ମାଳା ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ସଂଗମଯୁଗରେ ହିଁ ତୁମମାନଙ୍କ ଗଳାରେ ପଡିଥାଏ । ଏହି ରତ୍ନ ହିଁ ତୁମକୁ 



ଭବିଷ୍ୟତ ୨୧ ଜନ୍ମ ପାଇଁ ମାଲାମାଲ କରି ଦେଇଥାଏ । ଯାହାକୁ ତୁମଠାରୁ କେହି ବି ଲୁଟି ନେଇପାରିବେ ନାହିଁ । ଏଠାରେ ଯଦି ତୁମେ 
କୌଣସି ହୀରା-ନୀଳାର ଅଳଙ୍କାର ପିନ୍ଧିବ, ତେବେ ତୁରନ୍ତ ଲୁଟି ନେଇଯିବେ । ତେବେ ନିଜକୁ ବହୁତ ବହୁତ ବୁଦ୍ଧିମାନ କରିବାକୁ ହେବ । 
ଆସୁରୀ ଅବଗୁଣକୁ ନିଜ ଭିତରୁ ବାହାର କରିବାକୁ ହେବ । ଆସୁରୀ ଅବଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ଚେହେରା ହିଁ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଯାଇଥାଏ । 
କ୍ରୋଧ ଆସିଲେ ମୁହଁ ଯେପରି ତମ୍ବା ଭଳି ଲାଲ ହୋଇଯାଏ । କାମ ବିକାରରେ ଆସକ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ ତ କଳା ଅର୍ଥାତ୍ ପତିତ 
ହୋଇଯାଇଥାଆନ୍ତି । ତେବେ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ କଥାରେ ବିଚାର ସାଗର ମନ୍ଥନ କରିବା ଦରକାର । କାରଣ ଏହି ପାଠପଢା ହିଁ 
ବହୁତ ଧନ ଉପାର୍ଜନ କରାଇଥାଏ । ଦୁନିଆର ପାଠପଢାକୁ ରତ୍ନ କୁହାଯିବ ନାହିଁ । ହଁ, ସେହି ପାଠପଢି ଚାକିରିରେ ଉଚ୍ଚପଦ ପାଇଥା’ନ୍ତି 
। ତେବେ ପାଠପଢା କାମରେ ଆସେ, ପଇସା ନୁହେଁ । ତେଣୁ ବିଦ୍ୟା ହିଁ ଧନ ଅଟେ । ତାହା ହେଲା ବିନାଶୀ ଧନ, ଏହା ହେଲା ଅବିନାଶୀ ଧନ 
। କିନ୍ତୁ ଉଭୟ ପାଠପଢା ହିଁ ଅଟେ । ଏବେ ତୁମେମାନେ ଜାଣୁଛ ବାବା ଆମକୁ ପାଠପଢାଇ ବିଶ୍�ର ମାଲିକ କରିଦେଉଛନ୍ତି । ତାହା ତ 
ଗୋଟିଏ ଜନ୍ମ ପାଇଁ ଅଳ୍ପକାଳ କ୍ଷଣଭଙ୍ଗୁର ପାଠପଢା ଅଟେ । ଯାହାକି ପରବର୍ତ୍ତି ଜନ୍ମରେ ନୂଆ ଭାବରେ ପଢିବାକୁ ପଡିବ । 
ସେଠାରେ ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍�ର୍ଗରେ ଧନ ଉପାର୍ଜନ ପାଇଁ ପାଠପଢିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ । ସେଠାରେ ତ ବର୍ତ୍ତମାନର ପୁରୁଷାର୍ଥ 
ଅନୁସାରେ ପ୍ରଚୁର ଧନ ମିଳିଯାଏ ଏବଂ ତାହା ମଧ୍ୟ ଅବିନାଶୀ ହୋଇଯାଏ । ଦେବତାମାନଙ୍କ ପାଖରେ ଧନ ବହୁତ ଥିଲା, ଭକ୍ତିମାର୍ଗ 
ଅର୍ଥାତ୍ ରାବଣ ରାଜ୍ୟକୁ ଯେତେବେଳ ଆସିଲେ ସେତେବେଳେ ମଧ୍ୟ କେତେ ସମ୍ପତ୍ତି ଥିଲା, କେତେ ମନ୍ଦିର ସବୁ ତିଆରି କରିଛନ୍ତି । 
ପୁଣି ମୁସଲମାନମାନେ ଆସି ଧନ ସବୁ ଲୁଟି ନେଲେ । ସେମାନେ କେତେ ଧନବାନ ଥିଲେ! ଆଜିକାଲିର ପାଠପଢା ଦ୍ୱାରା ଏତେ ଧନବାନ 
କେହି ହୋଇପାରିବେ ନାହିଁ । ତୁମେ ଜାଣିଛ ଯେ ଆମେ ଏବେ ଏତେ ଉଚ୍ଚ ପାଠ ପଢୁଛୁ, ଯାହାଦ୍ୱାରା ଦେବୀ-ଦେବତା ହୋଇଯାଉଛୁ । 
ତେବେ ଏହି ପାଠପଢା ଦ୍ୱାରା ଦେଖ ମନୁଷ୍ୟ କ’ଣ ହୋଇପାରୁଛି! ଗରିବରୁ ସାହୁକାର । ଏବେ ଭାରତ ମଧ୍ୟ କେତେ ଗରିବ 
ହୋଇଯାଇଛି । ସାହୁକାରମାନଙ୍କୁ ତ ଫୁରସତ୍ ହିଁ ନାହିଁ । ସେମାନଙ୍କୁ ତ ନିଜର ଅହଂକାର ରହିଥାଏ - ମୁଁ ଅମୁକ ଅଟେ । ଏଥିରେ ତ 
ଅହଂକାର ଇତ୍ୟାଦି ସବୁ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯିବା ଦରକାର । ମୁଁ ଆତ୍ମା, ଆତ୍ମା ନିକଟରେ ତ ଧନ-ଦୌଲତ, ହୀରା-ନୀଳା ଆଦି କିଛି ବି ନାହିଁ 
। ବାବା ମଧ୍ୟ କହୁଛନ୍ତି ଦେହ ସହିତ ଦେହର ସବୁ ସମ୍ବନ୍ଧକୁ ଛାଡ । ଆତ୍ମା ଶରୀର ଛାଡି ଦେଲେ ତାର ସାହୁକାରୀ ଆଦି ସବୁ କିଛି 
ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ସିଏ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଜନ୍ମରେ ପୁଣି ନୂଆ ଭାବରେ ପାଠପଢି ରୋଜଗାର କରି ଧନ ଜମା କରିବ କିମ୍ବା ପୂର୍ବ 
ଜନ୍ମରେ ଯଦି ଭଲ ଦାନ-ପୁଣ୍ୟ ଆଦି କରିଥିବ, ତେବେ ଧନୀ ପରିବାରରେ ଜନ୍ମ ନେବ । ସେଥିପାଇଁ କୁହାଯାଏ ପୂର୍ବ ଜନ୍ମର କର୍ମର 
ଫଳ । ଯଦି ଜ୍ଞାନର ଦାନ କରିଥିବେ ବା କଲେଜ-ଧର୍ମଶାଳା ଆଦି ତିଆରି କରିଥିବେ, ତେବେ ତାର ଫଳ ତ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଜନ୍ମରେ 
ମିଳିଥାଏ କିନ୍ତୁ ତାହା ମଧ୍ୟ ଅଳ୍ପକାଳ ପାଇଁ । ଏହି ଦାନପୁଣ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଏହିଠାରେ ହିଁ କରାଯାଇଥାଏ । ସତ୍ୟଯୁଗରେ କରାଯାଏ ନାହିଁ । 
ସତ୍ୟଯୁଗରେ କେବଳ ଭଲ କର୍ମ ହିଁ ହୋଇଥାଏ କାରଣ ବର୍ତ୍ତମାନ ସମୟର ପୁରୁଷାର୍ଥ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପତ୍ତି ମିଳିଥାଏ । ସେଠାରେ 
କାହା ଦ୍ୱାରା ବିକର୍ମ ହୁଏ ନାହିଁ କାରଣ ରାବଣ ହିଁ ନ ଥାଏ । ସେଠାରେ ଗରିବମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ବିକର୍ମ ହୁଏ ନାହିଁ । ଏଠାରେ ତ 
ଧନୀଲୋକମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ବିକର୍ମ ହେଉଛି, ସେଥିପାଇଁ ତ ବେମାରୀ ଆଦି ଦ୍ୱାରା ଦୁଃଖ ମିଳୁଛି । ସେଠାରେ କେହି ବିକାରରେ ଯା’ନ୍ତି 
ହିଁ ନାହିଁ, ତେବେ ବିକର୍ମ କିପରି ହେବ । ତେବେ ସବୁ କିଛି କର୍ମ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରୁଛନ୍ତି । ଏହା ମାୟା ଅଥବା ରାବଣର ରାଜ୍ୟ ଅଟେ, 
ଯେଉଁଥିପାଇଁ ମନୁଷ୍ୟମାନେ ବିକାରୀ ହୋଇ ଯାଇଥା’ନ୍ତି । ଏବେ ବାବା ଆସି ନିର୍ବିକାରୀ ହେବା ପାଇଁ ପାଠ ପଢାଉଛନ୍ତି । ବାବା 
ନିର୍ବିକାରୀ କରୁଛନ୍ତି ମାୟା ପୁଣି ବିକାରୀ କରିଦେଉଛି । ରାମବଂଶୀ ଏବଂ ରାବଣ ବଂଶୀଙ୍କର ଯୁଦ୍ଧ ହେଉଛି । ତୁମେମାନେ ବାବାଙ୍କର 
ସନ୍ତାନ ଅଟ, ସେମାନେ ରାବଣର ସନ୍ତାନ ଅଟନ୍ତି । କେତେ ଭଲ ଭଲ ସନ୍ତାନମାନେ ମଧ୍ୟ ମାୟାଠାରୁ ହାରିଯାଉଛନ୍ତି । ମାୟା ବହୁତ 
ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଅଟେ । ତଥାପି ମଧ୍ୟ ଆଶା ରଖାଯାଉଛି କାରଣ ଅଧମରୁ ଅଧମ ଅର୍ଥାତ୍ ବିଲକୁଲ୍ ପତିତମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ଉଦ୍ଧାର 
କରିବାକୁ ପଡିଥାଏ ନା । ବାବାଙ୍କୁ ତ ସାରା ବିଶ୍�ର ଉଦ୍ଧାର କରିବାକୁ ପଡିଥାଏ । ଏଭଳି ବହୁତ ଅଛନ୍ତି ଯେଉଁମାନେ କି ତଳକୁ 
ଖସିପଡିଥା’ନ୍ତି । ଏହି ମାର୍ଗରେ ଚାଲୁ ଚାଲୁ କାମ ବିକାରର ଅଧୀନ ହୋଇଯାଇଥାନ୍ତି, ତେବେ ସେମାନେ ନିଜର ହିଁ କ୍ଷତି କରୁଛନ୍ତି, 
ଏକଦମ୍ ଅଧମରୁ ଅଧମ ହୋଇଯାଉଛନ୍ତି । ଏହିଭଳି ଆତ୍ମାମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ବାବା ଉଦ୍ଧାର କରୁଛନ୍ତି । ରାବଣ ରାଜ୍ୟରେ ତ 
ସମସ୍ତେ ଅଧମ, କିନ୍ତୁ ବାବା ଆସି ସମସ୍ତଙ୍କର ରକ୍ଷା କରୁଛନ୍ତି । ତଥାପି ବି ତଳକୁ ଖସି ଚାଲୁଥା’ନ୍ତି, ତେଣୁ ସେମାନେ ବହୁତ ଅଧମ 
ହୋଇଯାଇଥା’ନ୍ତି । ସେମାନେ ପୁଣି ଉପରକୁ ଉଠିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ତାଙ୍କର ସେହି ଅଧମପଣିଆ ଅର୍ଥାତ୍ ବିକାରୀ କର୍ମ ଭିତରେ 
ଭିତରେ ମନକୁ ଘାରିଥାଏ । ଯେପରି ତୁମେମାନେ କହୁଛ ଯେ ଅନ୍ତକାଳେ ଜୋ ସ୍ତ୍ରୀ ସିମରେ.... ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ତିମ ସମୟରେ ଯିଏ କାମ 
ବିକାରର ଇଚ୍ଛା ରଖିଥା’ନ୍ତି ତାଙ୍କର ପରବର୍ତ୍ତୀ ଜନ୍ମ ମଧ୍ୟ ଅତି ବିକାରୀମାନଙ୍କ ପାଖରେ ହୋଇଥାଏ । ତାଙ୍କ ବୁଦ୍ଧିରେ ସେହି 
ଅଧମ ପଣିଆ ହିଁ ମନେ ପଡିଥାଏ । ତେବେ ବାବା ଆସି ପିଲାମାନଙ୍କୁ ବୁଝାଉଛନ୍ତି । କଳ୍ପ କଳ୍ପ ତୁମେମାନେ ହିଁ ଦେବତା ହେଉଛ । 
ଜୀବଜନ୍ତୁମାନେ ତ ହେବେ ନାହିଁ । ମନୁଷ୍ୟମାନେ ହିଁ ହୋଇଥା’ନ୍ତି ଏବଂ ବୁଝିଥାଆନ୍ତି, ତେଣୁ ବାବା ବୁଝାଉଛନ୍ତି ଏହି 
ଲକ୍ଷ୍ମୀ-ନାରାୟଣଙ୍କର ମଧ୍ୟ ନାକ କାନ ଅଛି, ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ ଅଟନ୍ତି ନା! କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ଦୈବୀଗୁଣଧାରୀ ଅଟନ୍ତି 
ସେଥିପାଇଁ ତାଙ୍କୁ ଦେବତା କୁହାଯାଉଛି । ଏମାନେ ଏଭଳି ସୁନ୍ଦର ଦେବତା କିପରି ହେଉଛନ୍ତି ଏବଂ କିପରି ତଳକୁ ଖସୁଛନ୍ତି, ଏହି ଚକ୍ର 
ବିଷୟରେ ତୁମକୁ ଜ୍ଞାନ ମିଳିଗଲା । ଯେଉଁମାନେ ବିଚାର ସାଗର ମନ୍ଥନ କରୁଥିବେ ସେମାନଙ୍କର ଧାରଣା ମଧ୍ୟ ବହୁତ ଭଲ ହୋଇଥିବ । 
ଯେଉଁମାନେ ବିଚାର ସାଗର ମନ୍ଥନ କରନ୍ତି ନାହିଁ ସେମାନେ ନିର୍ବୋଧ ଅଟନ୍ତି, ଯେଉଁମାନେ ମୁରଲୀ ଶୁଣାନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ବୁଦ୍ଧିରେ 
ବିଚାର ସାଗର ମନ୍ଥନ ଚାଲିଥାଏ । ଏହି ବିଷୟ ଉପରେ ଏହି କଥା ସବୁ ବୁଝାଇବାକୁ ହେବ । ତାଙ୍କ ଭିତରେ ଆପେ ଆପେ ବିଚାର ସାଗର 
ମନ୍ଥନ ଚାଲିଥାଏ । ଅମୁକ-ଅମୁକ ବୁଝିବା ପାଇଁ ଆସିବେ, ତେଣୁ ସେମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ବହୁତ ଉତ୍ସାହର ସହିତ ବୁଝାଇବି । ହୋଇପାରେ 



ସେମାନେ କିଛି ବୁଝିଯାଇପାରନ୍ତି । ତେବେ ସବୁ କିଛି ତାଙ୍କ ଭାଗ୍ୟ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । କାହାର ତୁରନ୍ତ ନିଶ୍ଚୟ ହୋଇଯାଇଥାଏ 
ତ କାହାର ହୁଏ ନାହିଁ । ତଥାପି ଆଶା ରଖାଯାଏ । ଏବେ ବୁଝିନାହାଁନ୍ତି ତ ସମୟ ଆସିଲେ ନିଶ୍ଚିତ ବୁଝିବେ । ଆଶା ରଖିବା ଦରକାର ନା । 
ଆଶା ରଖିବା ଅର୍ଥାତ୍ ସେବାର ସଉକ ଅଛି । ଏଥିରେ ଥକିଯିବାର ନାହିଁ । ଯଦିଓ କେହି-କେହି ଜ୍ଞାନକୁ ବୁଝିବା ପରେ ମଧ୍ୟ ଅଧମ 
ଅର୍ଥାତ୍ ବିକାରୀ ହୋଇଯାଇଛନ୍ତି କିନ୍ତୁ ପୁଣି ଯଦି ସେ ଆସୁଛନ୍ତି ତେବେ ତାଙ୍କୁ ନିଶ୍ଚିତ ଭିଜିଟିଂ ରୁମ ଅର୍ଥାତ୍ ବୈଠକ ଗୃହରେ 
ବସାଇବା ଉଚିତ୍ । ଏପରି ନୁହେଁ କି ଚାଲିଯିବାକୁ କହିବ ? ତାଙ୍କୁ ପଚାରିବା ଦରକାର ଯେ, ଏତେ ଦିନ ହେଲା କାହିଁକି ଆସୁ ନ ଥିଲ । 
ସେମାନେ କହିବେ ଯେ, ମାୟାଠାରୁ ହାରିଯାଇଥିଲି । ଏହିଭଳି ଅନେକ ପିଲା ଆସୁଛନ୍ତି । ସେମାନେ ଜାଣିଛନ୍ତି ଜ୍ଞାନ ବହୁତ ଭଲ କିନ୍ତୁ 
ମାୟା ମୋତେ ହରାଇଦେଲା । ଜ୍ଞାନର ସ୍ମୃତି ତ ରହିଥାଏ ନା । ଭକ୍ତିରେ ତ ହାରିବା ଏବଂ ଜିତିବାର କଥା ନ ଥାଏ । ତେବେ ଏହି 
ଜ୍ଞାନକୁ ଧାରଣା କରିବାକୁ ହେବ । ଏବେ ତୁମେ ବାବାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସତ୍ୟଗୀତା ଶୁଣୁଛ ଯାହାଦ୍ୱାରା ଦେବତା ହୋଇଯାଉଛ । ଯେ 
ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବ୍ରାହ୍ମଣ ନ ହୋଇଛ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦେବତା ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ୍‌, ପାର୍ସୀ ଏବଂ ମୁସଲମାନ ଧର୍ମରେ 
ବ୍ରାହ୍ମଣ ନ ଥା’ନ୍ତି । ଏହି ସବୁ କଥାକୁ ଏବେ ତୁମେମାନେ ଜାଣୁଛ । 

ତୁମେମାନେ ଜାଣିଛ, ଏବେ ଅଲଫ ଅର୍ଥାତ୍ ବାବାଙ୍କୁ ମନେ ପକାଇବାକୁ ହେବ । ସେହି ଅଲଫଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କରିବା ଦ୍ୱାରା ହିଁ 
ସତ୍ୟଯୁଗୀ ରାଜତ୍�ର ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥାଏ । ଯେତେବେଳେ ବି ତୁମକୁ କେହି ମୁସଲମାନ ଆଦି ମିଳିଯାଉଛନ୍ତି ତେବେ ତାଙ୍କୁ କୁହ 
ଅଲଫଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କର । ଅଲଫଙ୍କୁ ହିଁ ଉଚ୍ଚରୁ ଉଚ୍ଚ କୁହାଯାଏ । ଆଙ୍ଗୁଳି ଉପରକୁ କରି ଅଲଫଙ୍କ ଆଡକୁ ଇଙ୍ଗିତ କରିଥା’ନ୍ତି 
ନା! ଅଲଫଙ୍କୁ କେବଳ ଜଣେ ବୋଲି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଭଗବାନ କେବଳ ସେହି ଜଣେ ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ବାକି ତ ସମସ୍ତେ ହେଲେ ତାଙ୍କର 
ସନ୍ତାନ । ବାବା ତ ସର୍ବଦା ଅଲଫ ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ସିଏ ସତ୍ୟଯୁଗରେ ରାଜତ୍� କରନ୍ତି ନାହିଁ । ସିଏ ଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟ ଦେଇଥା’ନ୍ତି ଏବଂ 
ନିଜର ସନ୍ତାନ ମଧ୍ୟ କରିଥା’ନ୍ତି । ତେବେ ସନ୍ତାନମାନେ ସଦା ସର୍ବଦା ଖୁସିରେ ରହିବା ଦରକାର ଯେ, ବାବା ଆମର କେତେ ସେବା 
କରୁଛନ୍ତି । ଆମକୁ ବିଶ୍�ର ମାଲିକ କରୁଛନ୍ତି କିନ୍ତୁ ନିଜେ ସେହି ପବିତ୍ର ନୂଆ ଦୁନିଆକୁ ଆସନ୍ତି ନାହିଁ । ବାବା କହୁଛନ୍ତି ପବିତ୍ର 
ଦୁନିଆକୁ ମୋତେ କେହି ଡାକନ୍ତି ବି ନାହିଁ । ପତିତ ମନୁଷ୍ୟମାନେ ଏହି ପତିତ ଦୁନିଆକୁ ହିଁ ଡାକିଥା’ନ୍ତି । ପବିତ୍ର ଦୁନିଆକୁ ଆସି ସେ କ’ଣ 
କରିବେ । ତାଙ୍କର ତ ନାମ ହିଁ ପତିତ-ପାବନ ଅଟେ । ତେଣୁ ପୁରୁଣା ଦୁନିଆକୁ ନୂଆ କରିବା ତାଙ୍କର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ବାବାଙ୍କର ନାମ 
ହେଲା ଶିବ ଏବଂ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଶାଳଗ୍ରାମ କୁହାଯାଏ । ସେମାନଙ୍କର ପୂଜା ହୋଇଥାଏ । ତାଙ୍କୁ ଶିବବାବା ବୋଲି କହି ସମସ୍ତେ ମନେ 
ପକାଇଥା’ନ୍ତି । ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ବାବା ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ପ୍ରଜାପିତା ବ୍ରହ୍ମା ବୋଲି ବହୁତ କହିଥା’ନ୍ତି କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କୁ 
ଯଥାର୍ଥ ଭାବରେ କେହି ଜାଣିନାହାଁନ୍ତି । ବ୍ରହ୍ମା କାହାର ସନ୍ତାନ? ତୁମେ କହିବ ପରମପିତା ପରମାତ୍ମା ଶିବ ହିଁ ତାଙ୍କୁ ସନ୍ତାନ 
ରୂପରେ ଗ୍ରହଣ କରିଛନ୍ତି । ଇଏ (ବ୍ରହ୍ମା) ତ ଶରୀରଧାରୀ ଅଟନ୍ତି ନା! ସବୁ ଆତ୍ମାମାନେ ଈଶ୍�ରଙ୍କର ସନ୍ତାନ ଅଟନ୍ତି । ସବୁ 
ଆତ୍ମାଙ୍କର ନିଜ ନିଜର ଶରୀର ଅଛି । ସର୍ବ ଆତ୍ମାମାନଙ୍କୁ ଅଲଗା ଅଲଗା ପାର୍ଟ ମିଳିଛି, ଯେଉଁ ପାର୍ଟ ସମସ୍ତଙ୍କୁ ବଜାଇବାକୁ ହିଁ 
ହେବ । ଏହା ପରମ୍ପରାରୁ ଚାଲି ଆସୁଛି । ଅନାଦି ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହାର ଆଦି ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତ ନାହିଁ । ଲୋକମାନେ ଯେତେବେଳେ ଶୁଣୁଛନ୍ତି ଯେ 
ଦୁନିଆ ବିନାଶ ହେବାକୁ ଯାଉଛି, ତେଣୁ ଦ୍�ନ୍ଦ୍�ରେ ପଡିଯାଉଛନ୍ତି, ପୁଣି ତିଆରି ହେବ କିପରି? ବାବା ବୁଝାଉଛନ୍ତି ଏହା ଅନାଦି 
ଅବିନାଶୀ ଅଟେ । କେବେ ତିଆରି ହୋଇଛି ଏକଥା ପଚରାଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ଶାସ୍ତ୍ରରେ ଯେଉଁଭଳି ଅତିରଞ୍ଜିତ କରି ଲେଖିଦେଇଛନ୍ତି 
ବାସ୍ତବରେ ସେହିଭଳି ପ୍ରଳୟ ଅର୍ଥାତ୍ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଧ୍ୱଂସ କେବେ ବି ହୁଏ ନାହିଁ । ସତ୍ୟଯୁଗରେ ବହୁତ କମ୍ ସଂଖ୍ୟକ ମନୁଷ୍ୟ 
ରହନ୍ତି ସେଥିପାଇଁ କହନ୍ତି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରଳୟ ହୋଇଗଲା । ବାବାଙ୍କ ଭିତରେ ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନ ଅଛି ତାହା ଏବେ ହିଁ ପ୍ରକଟ ହେଉଛି । 
ସେଥିପାଇଁ କୁହାଯାଏ ଯେ ସାରା ସାଗରକୁ କାଳି କରିଦିଅ.... ତଥାପି ମଧ୍ୟ ଜ୍ଞାନର ଅନ୍ତ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଆଚ୍ଛା— 

ମିଠା ମିଠା ସିକିଲଧେ ସନ୍ତାନମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ମାତା-ପିତା, ବାପଦାଦାଙ୍କର ମଧୁର ସ୍ନେହ ସମ୍ପନ୍ନ ଶୁଭେଚ୍ଛା ଏବଂ ସୁପ୍ରଭାତ । 
ଆତ୍ମିକ ପିତାଙ୍କର ଆତ୍ମିକ ସନ୍ତାନମାନଙ୍କୁ ନମସ୍ତେ । 

ଧାରଣା ପାଇଁ ମୁଖ୍ୟ ସାର :— 

(୧) ନିଜର ହର୍ଷିତମୁଖ ଚେହେରା ଦ୍ୱାରା ବାବାଙ୍କର ନାମକୁ ବିଖ୍ୟାତ କରିବାକୁ ହେବ । ଜ୍ଞାନ ରତ୍ନକୁ ହିଁ ଶୁଣିବାକୁ ହେବ ଏବଂ 
ଶୁଣାଇବାକୁ ହେବ । ଗଳାରେ ସର୍ବଦା ଜ୍ଞାନ ରତ୍ନର ମାଳା ହିଁ ପଡିରହିଥାଉ । ଆସୁରୀ ଅବଗୁଣ ଗୁଡିକୁ ବାହାର କରିଦେବାକୁ ହେବ । 

(୨) ସେବାରେ କେବେ ହେଲେ ଥକିଯିବାର ନାହିଁ । ଅଶାବାଦୀ ହୋଇ ବଡ ଆଗ୍ରହର ସହିତ ସେବା କରିବାକୁ ହେବ । ବିଚାର ସାଗର 
ମନ୍ଥନ କରି ସର୍ବଦା ପ୍ରଫୁଲ୍ଲିତ ହୋଇ ରହିବାକୁ ହେବ । 
ବରଦାନ:- ଦ୍�ନ୍ଦ୍�ରେ ପଡିବା ପରିବର୍ତ୍ତେ ଢିଲା ରହୁଥିବା କନେକ୍‌ଶନ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗକୁ ଠିକ୍ କରୁଥିବା ସମସ୍ୟାମୁକ୍ତ 

ଆତ୍ମା ଭବ । 
ସବୁ ସମସ୍ୟାର ମୂଳ କାରଣ ହେଲା ବାବାଙ୍କ ସହିତ ବୁଦ୍ଧିରୂପୀ ତା’ରର ସଂଯୋଗ ଢିଲା ହେବା । କେବଳ ସେହି 
କନେଶନ୍‌କୁ ଠିକ୍ କରିଦିଅ, ତେବେ ସର୍ବଶକ୍ତିଗୁଡିକ ତୁମର ଆଗରେ ଉପସ୍ଥିତ ହୋଇଯିବ । ଯଦି କନେକ୍‌ଶନ୍ ଯୋଡିବା 



ପାଇଁ ମିନିଟିଏ ବା ଦୁଇମିନିଟ୍ ମଧ୍ୟ ଲାଗିଯାଉଛି, ତେବେ ବି ସାହସ ହରାଇ ଦ୍�ନ୍ଦ୍�ରେ ପଡ ନାହିଁ । ନିଜର ନିଶ୍ଚୟର 
ମୂଳଦୁଆକୁ ଦୋହଲାଅ ନାହିଁ । ମୁଁ ବାବାଙ୍କର, ବାବା ମୋ’ର - ଏହି ସ୍ମୃତି ଆଧାରରେ ମୂଳଦୁଆକୁ ମଜ୍‌ବୁତ କର, ତାହା 
ହେଲେ ସମସ୍ୟା ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ । 

ସ୍ଲୋଗାନ:- ବୀଜରୂପ ଅବସ୍ଥାରେ ସ୍ଥିତ ରହିବା ହିଁ ପୁରୁଣା ସଂସ୍କାରକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବାର ବିଧି ଅଟେ । 
*** ଓମ୍ ଶାନ୍ତି *** 

ଅବ୍ୟକ୍ତ ଈଶାରା:- ଏହି ଅବ୍ୟକ୍ତି ମାସରେ ବନ୍ଧନମୁକ୍ତ ହୋଇ ଜୀବନମୁକ୍ତ ସ୍ଥିତିର ଅନୁଭବ କର । 

ଯେତେବେଳେ ସେବାରେ ବା ନିଜର ପୁରୁଣା ସଂସ୍କାରକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବାରେ ସଫଳତା ମିଳୁନାହିଁ, ତେବେ ତୁମେମାନେ କୌଣସି ନା 
କୌଣସି ବିଘ୍ନର ବଶବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇଯାଉଛ । ପୁଣି ତା’ଠାରୁ ମୁକ୍ତ ହେବା ପାଇଁ ଇଚ୍ଛା ରଖୁଛ, କିନ୍ତୁ ବିନା ଶକ୍ତିରେ ଏହି ଇଚ୍ଛା ପୂରଣ 
ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ, ସେଥିପାଇଁ ଏବେ ଅଳଙ୍କାରୀ ରୂପ ଧାରଣ କର, ଶକ୍ତି ରୂପ ଧାରଣ କର, ତାହା ହେଲେ ବନ୍ଧନମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ । 


