
 
30/12/25 Murli de la Mañana Om Shanti BapDada Madhuban 
 

Esencia: Dulces hijos, para aligerar vuestra carga de karma negativo, sed leales y honestos 
escribiendo la historia de vuestras acciones pasadas. Dádsela al Padre, y entonces la mitad 
se os perdonará. 

Pregunta: Hijos, ¿qué semilla no podéis sembrar en la edad de la confluencia? 
Respuesta: La semilla de la conciencia de cuerpo. De esta semilla es de donde crece el árbol entero de 

los vicios. Actualmente, el árbol de estos cinco vicios ha crecido en el mundo entero. 
Todos continúan sembrando semillas de lujuria e ira. Las directrices que os da el Padre 
son: Hijos, haceos puros con el poder del yoga. Dejad de sembrar esa semilla. 

Canción: ¡Habiéndote encontrado, hemos logrado el mundo! 
 

Om shanti. Vosotros, los más dulces hijos espirituales, escuchasteis la canción. En el presente, sois muy 
pocos. Pronto habrá muchos hijos. Aunque ahora solo sois unos pocos los que os habéis convertido en 
hijos de Prajapita Brahma en la práctica, todos le conocen. Se le llama Brahma, el Padre de la Gente. 
Hay tanta gente. Definitivamente, le aceptará la gente de todas las religiones. Fue a través de él como se 
crearon los humanos. Baba ha explicado que los padres físicos también son Brahmas limitados, porque 
a través de esos también se forman árboles genealógicos. Un árbol genealógico prosigue en base al 
apellido. Esos son padres limitados; este (Brahma) es un padre ilimitado. El nombre de este es 
Prajapita. Los padres físicos crean familias limitadas. Algunos ni siquiera crean una familia. Este sin 
duda crea una. ¿Hay alguien que diga que Prajapita Brahma no tiene hijos? Las personas del mundo 
entero son sus hijos. Prajapita Brahma es el más importante. Cuando hablan de Adán y Eva, Adi Dev y 
Adi Devi se están refiriendo a Prajapita Brahma. Todas las religiones creerán en él. Verdaderamente hay 
un padre limitado y el otro es el Padre ilimitado. Ese Padre ilimitado es Aquel que da felicidad 
ilimitada. Estáis haciendo esfuerzos para lograr la felicidad ilimitada del paraíso. Habéis venido aquí 
para conseguir vuestra herencia de felicidad ilimitada del Padre ilimitado. También se puede decir que 
hay felicidad ilimitada en el paraíso y que hay pesar ilimitado en el infierno. Va a venir mucho pesar. 
Habrá gritos de angustia. El Padre os ha explicado los secretos del principio, el medio y el final del 
mundo entero. Los hijos estáis sentados personalmente delante de Él y también estáis haciendo 
esfuerzos. Él es ambos la Madre y el Padre. ¡Hay tantos hijos! Nadie siente enemistad por la Madre y el 
Padre ilimitado. Recibís tanta felicidad de la Madre y el Padre. La gente canta: Tú eres la Madre y el 
Padre… Este aspecto solo podéis entenderlos vosotros, hijos. La gente de otras religiones solo clama al 
Padre; no hablan de la “Madre y el Padre”. Solo aquí es donde cantáis “Tú eres la Madre y el Padre”. 
Los hijos entendéis que, estudiando, estamos cambiando de humanos corrientes en deidades, de espinas 
en flores. El Padre es el Barquero, así como el Jardinero. Vosotros, Brahmins, sois todos diferentes tipos 
de jardineros. También hay un jardinero para los Jardines Mogol. Su salario es muy bueno. Los 
jardineros también son de diferentes niveles. Algunos jardineros hacen crecer flores muy hermosas. 
Entre las flores, hay un rey de las flores. En la edad de oro hay flores rey y reina. Aunque ahora hay 
emperadores y emperatrices no son como flores. Haciéndose impuros se vuelven espinas. Mientras 
avanzan, os pinchan como espinas y salen corriendo. Se les llama Ajamil. Vosotros realizáis el máximo 
de devoción. ¡Mirad cómo han creado imágenes sucias de la degradación en el camino del karma 
negativo! Representan imágenes de las deidades, pero son imágenes del camino del karma negativo. 
Ahora los hijos entendéis estos aspectos. Os habéis convertido en Brahmins. Nos apartamos totalmente 



de los vicios. Entre los Brahmins, que un hermano y una hermana se involucren en el vicio es una 
agresión delictiva muy grande. Su nombre se estropea. Por eso Baba dice: Decidle a Baba todos los 
actos sucios que hayáis realizado desde la infancia y se perdonará la mitad. Recordáis los momentos en 
los que realizasteis actos sucios, ¿verdad? Escribidlos y dádselo a Baba. Los que sean muy leales y 
honestos escribirán: “Baba, realicé estos actos malos. ¡Por favor, perdóname!”. El Padre dice: ¡No se os 
puede perdonar! Aunque, debido a que habéis dicho la verdad, vuestra carga se aligerará. No es que 
podáis olvidarlos; no los podéis olvidar. Se os ha advertido que no realicéis tales actos en el futuro. Sin 
embargo, vuestra conciencia definitivamente os remuerde. Dicen: Baba, éramos como Ajamil. Esto se 
refiere al nacimiento presente. También sabéis cuándo entrasteis en el camino del karma negativo y os 
convertisteis en almas que realizan karma negativo. El Padre ahora nos convierte en almas caritativas. El 
mundo de las almas caritativas es aparte. Aunque solo existe este único mundo, entendéis que está 
dividido en dos. Uno es el mundo de las almas caritativas al que se le llama el paraíso, y el otro es el 
mundo de las almas que realizan karma negativo, llamado la tierra del pesar o infierno. Hay un mundo 
de felicidad y un mundo de pesar. En la tierra del pesar todos claman para ser liberados y que se les 
lleve al hogar. Los hijos también entendéis que no vais a ir y sentaros en el hogar, sino que tendréis que 
bajar y representar de nuevo vuestros papeles. En este tiempo, el mundo entero es impuro. Ahora el 
Padre os está haciendo puros. La meta y objetivo están delante de vosotros. Nadie más tiene esta meta 
y objetivo: Nos estamos convirtiendo en esto. El Padre dice: Hijos, erais esto. Ahora no lo sois. Erais 
dignos de adoración y ahora os habéis convertido en adoradores. Se requiere esfuerzos para hacerse 
digno de adoración otra vez. El Padre os inspira a hacer tan buen esfuerzo. Este Baba entiende que se 
convertirá en un príncipe. Este es el número uno y aun así no es capaz de permanecer en un recuerdo 
constante; se olvida. No importa cuánto esfuerzo haga alguien, no podrá alcanzar ese estado por ahora. 
El estado karmatit se logrará cuando sea el tiempo de la guerra. Todos tienen que hacer esfuerzos. Este 
también tiene que hacer esfuerzos. Preguntadles: ¿Dónde está colocado Baba en el cuadro? Él está 
situado en la copa del árbol, en el mundo impuro, y también está haciendo tapasya debajo del árbol. 
Esto se explica de una forma tan sencilla. El Padre ha explicado todos estos aspectos. No sabíamos estas 
cosas. El Padre es todo conocedor. Él es el Único a quien todos recuerdan. Dicen: ¡Oh, Padre 
Supremo, Alma Suprema, ven y libéranos del pesar! Brahma, Vishnu y Shankar son deidades. A las 
almas que residen en el mundo incorporal no se les llama deidades. El Padre ha explicado el secreto de 
Brahma, Vishnu y Shankar. Brahma, Lakshmi y Narayan, todos existen aquí. Solo los hijos tenéis 
visiones de la región sutil ahora. Este Baba también se convierte en un ángel. Los hijos saben que aquel 
que se encuentra en lo alto de la escalera, también es el que está haciendo tapasya abajo. Esto se 
muestra muy claramente en el cuadro. Él no se llama a sí mismo Dios. Él dice: Yo no valía un 
penique y lo mismo se aplica a vosotros. Ahora me estoy haciendo valioso como una libra y lo mismo 
se aplica a vosotros. Estas cosas son muy fáciles de entender. Si alguien pone objeciones, decidle que se 
encuentra al final de la edad de hierro. El Padre dice: Cuando este ha llegado al estado de decadencia en 
su edad de retiro, Yo entro en él. Ahora está haciendo la tapasya del Raja Yoga. ¿Cómo podéis llamar 
deidad a alguien cuando está haciendo tapasya? Después de estudiar Raja Yoga es cuando él se 
convierte en eso. A vosotros hijos también se os convierte en los que llevan coronas; os estáis 
convirtiendo en deidades. Podéis imprimir imágenes de 10 a 20 hijos para mostrar que todos os 
convertís en eso. Antes, a cada uno se le hacía una foto así. Esto es algo que se tiene que explicar. Por 
un lado, son sencillos y, por otro, están doblemente coronados. Entendéis que os estáis convirtiendo en 
eso. Solo aquellos cuya línea esté clara se convertirán en eso. También tenéis que haceros muy dulces. 
En el presente, las semillas de la lujuria y la ira han incrementado mucho en los seres humanos. El árbol 
de los cinco vicios ha emergido en todos ellos. El Padre dice: ¡No sembréis semejantes semillas ahora! 



No deberíais sembrar la semilla de ninguna conciencia de cuerpo en la edad de la confluencia. No 
debéis sembrar la semilla de la lujuria. Ravan no existirá por medio ciclo. El Padre se sienta aquí y 
explica cada aspecto a los hijos. Lo principal es: ¡Manmanabhav! El Padre dice: ¡Recordadme! Este está 
justo detrás y también está justo al principio. Os hacéis muy puros a través del poder del yoga. Al 
principio, algunos de los hijos teníais muchas visiones. En el camino de la devoción, alguien recibe una 
visión después de haber realizado devoción intensa. Aquí, simplemente os sentabais y entrabais en 
trance fácilmente. Se consideraba que era magia; era magia de primera clase. Meera hizo mucha 
tapasya y pasó su tiempo en la compañía de sabios y hombres santos. Aquí no hay hombres santos. Este 
es el Padre. Shiv Baba es el Padre de todos. La gente pide encontrarse con el gurú. Sin embargo, aquí no 
hay ningún gurú. Shiv Baba es incorporal, así que, ¿con quién se quieren encontrar ellos? Les ofrecen 
regalos a esos gurúes. Este Padre es el Amo de lo ilimitado. No es cuestión de ofrecerle nada a Él. ¿Qué 
haría Él con dinero? Brahma entiende que se va a convertir en el amo del mundo. Cualquier dinero etc. 
que dan los hijos se emplea para construir edificios, etc., para ellos. El dinero no es de ninguna utilidad 
para Shiv Baba o para Brahma Baba. Estos edificios etc. se han hecho para que vengan los hijos y se 
queden en ellos. Algunos hijos son pobres, otros son ricos y otros envían incluso dos rupias y Le dicen a 
Baba: Baba, pon un ladrillo en mi nombre. Algunos envían mil rupias. La intención de ambos es la 
misma. Por tanto, se vuelve igual para ambos. Así, los hijos pueden venir y quedarse donde quieran. A 
alguien que hizo construir un edificio se le ofrece una mayor hospitalidad. Algunos entonces dicen: 
Baba les favorece. Por supuesto, definitivamente se les tiene que ofrecer esto. Hay de todo tipo. 
Algunos se quedarán en cualquier lugar. Otros son muy delicados. Los extranjeros se alojan en 
mansiones muy grandes. En cada nación emerge mucha gente rica. Por tanto, se tienen que construir 
tales edificios para ellos. ¡Mirad como tantos hijos vienen aquí! Ningún otro padre tendría tales 
pensamientos. Como mucho, alguien podría tener 10, 12 o 20 nietos. Achcha, alguien puede que tuviese 
incluso 200 o 500, pero nadie tendría más de eso. Esta familia de Baba es tan grande y crecerá todavía 
más. Se está estableciendo el reino. ¡Qué grande es la familia del Padre y qué grande es la familia de 
Prajapita Brahma! Solo cuando Él viene cada ciclo escucháis estas cosas maravillosas. Se dice del 
Padre: ¡Oh, Prabhu! Tus modos y medios son únicos. Esto se refiere a ahora. Mirad la diferencia entre la 
devoción y el conocimiento. El Padre os explica: Si queréis ir al paraíso, embebed virtudes divinas. 
Ahora sois como espinas. Ellos continúan cantando: No tengo virtudes. Así, en el reino de Ravan están 
los defectos de los cinco vicios. ¡Ahora recibís un conocimiento tan bueno! Ese conocimiento no os 
da tanta felicidad como este conocimiento. Entendéis que las almas residimos allá arriba en el mundo 
incorporal. Brahma, Vishnu y Shankar están en la región sutil. Eso también es solo para el propósito de 
las visiones. Brahma está aquí y también están Lakshmi y Narayan. Solo hay una visión de ellos. Eso 
simboliza cómo Brahma corporal se vuelve el ángel, el Brahma de la región sutil. De otro modo, no hay 
nada así. Los hijos ahora seguís entendiendo y embebiéndolo todo. Estos aspectos no son nuevos. Os 
habéis convertido en deidades muchas veces. Existió el reino de las deidades. Este ciclo continúa 
girando. Esos dramas son perecederos, mientras que este es un drama imperecedero y eterno. Esto no 
está en el intelecto de nadie más que en el vuestro. El Padre se sienta aquí y os explica todo esto. No es 
que haya seguido desde tiempo inmemorial. El Padre dice: Ahora os estoy dando este conocimiento y 
después desaparecerá. Cuando hayáis logrado vuestra posición real en la edad de oro, este 
conocimiento no existirá. Achcha. 

A vosotros, los hijos más dulces, amados, durante tanto tiempo perdidos y ahora encontrados, amor, 
recuerdos y buenos días de la Madre, el Padre, BapDada. El Padre espiritual os dice namaste a los 



hijos espirituales. 

Esencia para el dharna: 
1.​ Tened siempre la conciencia de que ahora sois Brahmins. Por lo tanto, manteneos muy lejos de los 

vicios. Nunca permitáis que haya una agresión delictiva. Permaneced muy honestos y leales con 
el Padre. 

2.​ Para convertiros en reyes doblemente coronados, haceos muy dulces y mantened clara la línea de 
vuestro intelecto. Haced la tapasya del Raja Yoga. 

Bendición: Que os liberéis de la atadura y os volváis liberados en vida y permanezcáis constantemente 
estables en un estado ilimitado. 
La conciencia de cuerpo es un estado limitado, mientras que la conciencia del alma es un 
estado ilimitado. Cuando entráis en un cuerpo, tenéis que entrar en ataduras karmicas y 
limitaciones, pero cuando os hacéis conscientes del alma, todas esas ataduras terminan. Se 
dice: los que están libres de atadura están liberados en vida. De la misma forma, los que 
permanecen estables en un estado ilimitado se liberan de las vibraciones y atmósfera del 
mundo así como de las actitudes tamoguni y ataques de Maya. A esto se le conoce como el 
estado de liberación en la vida, el cuál tenéis que experimentar en la edad de la 
confluencia. 

Eslogan: El signo de aquel que tiene un intelecto leal es que tiene la victoria garantizada y está libre 
de preocupaciones. A tal alma no le puede venir ningún desperdicio. 

*** OM SHANTI *** 

Señal Avyakt: Ahora, tened la profunda inquietud de haceros completos y karmateet. 

Entended la profunda filosofía del karma, es decir, sed trikaldarshi antes de realizar cualquier acción, ya 
que solo entonces podréis haceros karmateet. Incluso si cometéis errores triviales en vuestros 
pensamientos, entonces, éstos crean también una cuenta kármica severa. Por ello debéis considerar que 
hasta un pequeño error es un gran error porque ahora os estáis acercando a vuestro estado perfecto. 


