
 
04/01/2026 Madhuban Avyakt BapDada Om Shanti 30/11/08 
 

Mettez un point final, imprégnez-vous de pureté complète et en donnant sakaash avec votre esprit, 

faites le service de donner aux âmes une goutte de bonheur et de paix. 

Aujourd’hui, BapDada voit les enfants les plus grands, les enfants élevés, de partout. De quelle 
grandeur avez-vous fait preuve ? Vous avez facilement montré que ce que les gens du monde 
considèrent comme impossible est possible, et c’est le vœu de pureté. Vous avez tous fait vœu de pureté, 
n’est-ce pas ? Vous avez fait avec BapDada le vœu d’une pensée déterminée de transformation. Faire ce 
vœu (vrat) veut dire opérer une transformation par votre attitude (vriti). Avez-vous transformé votre 
attitude ? Vous pensez désormais que vous êtes tous frères, avec cette transformation de l’attitude. Dans 
la dévotion également, les dévots font ce vœu dans tant d’aspects, mais vous avez eu cette pensée 
déterminée avec le Père parce que la fondation de la vie brahmine est la pureté et c’est grâce à la pureté 
que vous recevez l’amour de Dieu et les acquisitions divines. Les mahatmas considèrent que c’est 
difficile, voire impossible, alors que vous considérez la pureté comme votre religion originelle. 
BapDada voit que certains bons enfants ont eu une pensée déterminée et qu’avec cette pensée 
déterminée, ils montrent concrètement cette transformation. BapDada donne beaucoup, beaucoup de 
bénédictions du fond de Son cœur à de tels enfants élevés de partout. 

Vous faites tous l’expérience de la pureté dans vos pensées, vos paroles, vos actions, votre attitude et 
votre vision, n’est-ce pas ? Avoir l’attitude de la pureté, cela veut dire avoir des bons souhaits et des 
sentiments purs pour chaque âme. Avoir la vision de la pureté, c’est voir chaque âme dans sa forme de 
conscience d’âme et aussi faire constamment et facilement l’expérience de soi-même dans le niveau de 
conscience d’âme. L’importance de la vie brahmine est la pureté dans les pensées, les paroles et les 
actions. S’il n’y pas de pureté, la louange de la vie brahmine étant de donner des bénédictions avec le 
pouvoir de la pureté, quelles bénédictions donnez-vous ? Vous vous sentez vous-mêmes heureux grâce à 
la pureté et vous donnez aussi du bonheur aux autres. Une âme pure reçoit trois bénédictions spéciales. 
Premièrement, il s’agit de se donner à soi-même des bénédictions et ainsi d’être facilement aimé par le 
Père. Deuxièmement, vous devenez les enfants les plus proches et les plus aimés du Père, le Donneur de 
Bénédictions, et c’est pourquoi vous recevez facilement et constamment Ses bénédictions. 
Troisièmement, vous continuez également à recevoir des bénédictions de ceux qui sont les instruments 
spéciaux de la famille brahmine. Avec les bénédictions des trois, vous continuez constamment à voler et 
à faire voler les autres. Vous devriez donc tous vous demander et vérifier si vous faites toujours 
l’expérience du pouvoir (bal) de la pureté et du fruit (fal) de la pureté. « Ai-je toujours cette ivresse 
spirituelle et cette fierté dans mon cœur ? ». Parfois, certains enfants ont une conversation de cœur à 
cœur avec Baba quand ils célèbrent une rencontre à l’amrit vela. Savez-vous ce qu’ils disent ? Qu’ils 
n’ont pas toujours le fruit de la joie au-delà des sens que l’on reçoit grâce à la pureté. Parfois ils l’ont et 
parfois non, parce que la joie au-delà des sens est le fruit de la pureté. Demandez-vous donc : « Qui 
suis-je ? ». Restez-vous toujours ou seulement parfois dans l’expérience de la joie au-delà des sens ? 
Comment êtes-vous appelés ? Lorsque vous écrivez votre nom, qu’écrivez-vous tous ? B.K. untel. B.K. 
unetelle. Et vous vous appelez des maîtres à l’autorité toute-puissante. Vous en êtes tous, n’est-ce pas ? 
Etes-vous des maîtres à l’autorité toute-puissante ? Ceux qui se considèrent tout le temps ainsi, pas 
seulement de temps en temps, mais tout le temps, levez la main ! Tout le temps ? Faites bien attention ; 



réfléchissez-y ! L’êtes-vous tout le temps ? Les doubles-étrangers ne lèvent pas la main. Très peu la 
lèvent. Les professeurs, levez la main ! L’êtes-vous constamment ? Ne levez pas la main simplement 
comme cela ! Seuls ceux qui le sont constamment devraient la lever. Ils sont très peu nombreux. Les 
Pandavs, levez la main ! Ceux du fond… Il y en a très peu. Ce n’est pas toute l’assemblée qui lève la 
main. OK, puisque vous êtes des maîtres à l’autorité toute-puissante, alors dans ces moments-là, où 
s’en vont tous les pouvoirs ? Un maître est un maître et un maître est plus élevé que le Père. Donc, 
vérifiez : « C’est qu’il y a assurément une faiblesse quelque part dans la fondation de la pureté ». 
Quelle faiblesse y a-t-il ? Est-ce une faiblesse dans l’esprit, c’est-à-dire dans les pensées ? Est-ce une 
faiblesse dans vos paroles ou dans vos actions ou encore dans vos rêves ? Parce que les pensées, les 
paroles, les actions, les relations et connexions, et les rêves d’une âme pure sont automatiquement 
emplis de pouvoir. Puisque vous avez fait le vœu de transformer votre attitude, pourquoi cela ne 
devrait-il être que parfois ? Vous voyez le temps et vous entendez l’appel du temps, l’appel des dévots 
et l’appel des âmes, et vous avez rendu bien ferme la leçon de « soudain » ; ainsi, une faiblesse dans la 
fondation signifie une faiblesse dans la pureté. Si vos paroles ne sont pas emplies de bons souhaits et de 
sentiments purs, si elles s’opposent à la pureté, vous ne pouvez pas éprouver la joie au-delà des sens, 
qui est le bonheur de la pureté complète, parce que le but de la vie brahmine est de rendre l’impossible 
possible. De telles âmes ignorent des paroles telles que : « Dans la mesure où tu as ceci, moi aussi, j’ai 
cela dans la même mesure… », ou encore « Je n’ai pas autant que je le devrais ». Ainsi, demain, à 
l’amrit vela, vérifiez où vous en êtes. Ne pensez pas aux autres, ne regardez pas les autres, ne voyez que 
vous-mêmes. Vérifiez dans quelle mesure, avec quel pourcentage, vous observez votre vœu de pureté. 

Vérifiez deux aspects : 

1) l’attitude, 2) les bons souhaits et les sentiments purs dans vos relations et connexions. Ne vous dites 
pas : « Celui-ci est toujours comme cela, de tout façon », mais nourrissez des sentiments purs pour cette 
âme. Puisque vous vous considérez comme ceux qui transforment le monde, l’êtes-vous tous ? Vous 
considérez-vous toujours comme ceux qui transforment le monde ? Levez la main ! Vous levez la main 
pour cela. Vous l’avez très bien levée. Félicitations pour cela également. Cependant, BapDada vous 
pose une question à tous. BapDada doit-Il vous poser une question ? Devrait-Il vous poser une question 
? Vous êtes ceux qui transforment le monde, alors cela englobe aussi les cinq éléments de la nature. 
Vous pouvez les transformer, mais ne pouvez-vous pas vous transformer vous-mêmes, ni transformer 
vos compagnons et votre famille ? « Transformer le monde » veut dire tout transformer, la nature et les 
âmes. Donc rappelez-vous votre promesse. Vous avez tous fait tant de promesses au Père. Néanmoins, 
BapDada voit que le temps avance très vite. L’appel des âmes devient de plus en plus fort. Quelles sont 
donc les âmes qui entendront l’appel, qui opéreront une transformation et élèveront tout le monde ? 
C’est vous, n’est-ce pas ? 

BapDada vous a déjà dit également que vous devez en finir avec trois expressions afin de devenir ceux 
qui élèvent les autres, qui élèvent le monde. Vous les connaissez déjà. Vous êtes doués pour savoir 
toutes ces choses. BapDada sait que vous êtes habiles. La première expression est « parchintan » 
(penser aux autres), la seconde, « pardarshan » (regarder les autres) et la troisième « parmat » (les 
instructions des autres). Finissez-en avec ces trois « par » et vous deviendrez par-upkari (ceux qui 
élèvent les autres). Ce sont ces trois expressions qui deviennent un obstacle. Vous vous en souvenez, 
n’est-ce pas ? Ce n’est pas quelque chose de nouveau. Donc, demain, à l’amrit vela, vérifiez. BapDada 
se promène aussi et Il verra ce que vous faites. A présent, selon le moment et en fonction de l’appel, il 



est nécessaire de donner à chaque âme malheureuse une goutte de bonheur et de paix en lui donnant 
sakaash par le biais de l’esprit. Pour quelle raison ? Parfois, BapDada regarde les enfants de façon 
soudaine, pour voir ce qu’ils font parce qu’Il aime les enfants et veut repartir avec eux ; Il ne veut pas 
rentrer tout seul. Vous repartirez avec Baba, n’est-ce pas ? Rentrerez-vous ensemble ? Vous allez rentrer 
ensemble, n’est-ce pas ? Repartirez-vous ensemble ? Oui ? Ceux qui sont assis devant ne lèvent pas la 
main. Repartirez-vous ensemble ? Parce que BapDada, vos Dadis et vos Pandavs spéciaux de 
l ’Advance Party vous attendent tous, les enfants. Ils ont également fait dans leur cœur cette promesse 
bien ferme : « Nous repartirons à la maison tous ensemble. Pas seulement quelques-uns, mais nous 
rentrerons tous ensemble à la maison ». Donc, demain, à l’amrit vela, vérifiez où vous en êtes pour voir 
ce qui vous manque. Manque-t-il quoi que ce soit dans vos pensées, vos paroles ou lorsque vous venez 
dans l’action ? BapDada a fait le tour de tous les centres. Devrait-Il vous dire ce qu’Il a vu ? Que 
manquait-il ? Il a vu qu’il vous manquait quelque chose dans le fait d’opérer une transformation et de 
mettre un point final en une seconde. Qui sait ce qui peut arriver le temps que vous mettiez un point 
final ? BapDada vous a déjà dit que dans les derniers instants, les moments de la fin, vous devrez 
effectivement mettre un point final. Cependant, qu’a-t-Il vu ? Vous devez mettre un point final, mais au 
lieu de cela, vous mettez une virgule. Vous vous souvenez de tout ce qui concerne les autres en vous 
demandant « Pourquoi cela arrive-t-il ? Que se passe-t-il ? » et vous mettez un point d’exclamation. 
Vous n’êtes pas capables de mettre un point final et, à la place, il y a une virgule ou un point 
d’interrogation, avec toute une file de questions. Donc, vérifiez. Si vous ne forgez pas l’habitude de 
mettre un point final, vos derniers instants qui vous mèneront à votre destination ne seront pas élevés. 
Il n’y aura pas de hauteur. C’est pourquoi BapDada vous donne des devoirs à faire : demain, à l’amrit 
vela, vérifiez où vous en êtes, et ensuite, vous devez vous transformer (check and change). 
Maintenant, de façon répétitive, mettez un point final en une seconde. Et le 18 janvier – tous ont 
beaucoup d’enthousiasme pour devenir comme le Père – le 18 janvier, donc, que tous écrivent une petite 
note et la mettent dans une boîte, pour donner leur résultat d’ici au 18 janvier. « Avez-vous été en 
mesure de mettre un point final ou avez-vous tracé un autre signe de ponctuation ? ». Aimez-vous cette 
idée ? Oui ? Acquiescez. BapDada a beaucoup d’amour pour vous, les enfants. Il ne veut pas repartir 
seul ; que doit-Il donc faire ? A présent, faites des efforts intenses, rapides. Être maintenant relâchés 
dans vos efforts ne vous conduira pas au succès. 

On dit que la pureté est la personnalité, la réalité et la royauté. Donc, souvenez-vous de votre 
royauté. Même dans votre forme éternelle, vous êtes les âmes spéciales, dans votre maison avec le 
Père. De même que des étoiles spéciales brillent dans le ciel, vous, les étoiles spéciales, brillez dans 
votre forme éternelle. Rappelez-vous aussi votre royauté de la période du début. Puis, quand vous allez 
à l’âge d’or, rappelez-vous la royauté de la forme de déité. Chacun porte sur sa tête la couronne de 
lumière de sa royauté. Eternellement et dans la période du début, il y a tant de royauté. Venez ensuite 
à l’âge de cuivre ; personne n’a autant de royauté qu’il y en a dans vos images. On crée des 
représentations de dirigeants, d’acteurs et de dharmatmas (saints), mais l’adoration et la spécialité de 
vos images sont tellement royales. Tous deviennent heureux en voyant vos images. Ils reçoivent tant de 
bénédictions grâce à vos images. Tout cela est donc la royauté de la pureté. La pureté est le droit de 
naissance de la vie brahmine. Le manque de pureté devrait à présent cesser. Ne vous dites pas : « Cela 
se fera, j’aurai du désintérêt à ce moment-là et donc, cela se fera ». Vous dites à Baba de très bonnes 
choses : « Baba, ne t’en fais pas, cela se fera ». Néanmoins, en ce mois de janvier, BapDada veut tout 
particulièrement rendre tout le monde complet au niveau de la pureté. La pureté, ce n’est pas seulement 



la chasteté. Même les pensées perdues sont de l’impureté. Des paroles ruineuses, une forme de paroles 
ruineuses qu’on appelle aussi de l’autoritarisme, une trace de colère, c’est aussi de l’impureté. Créez de 
tels sanskars de pureté qu’en vous voyant de loin, les autres puissent recevoir les vibrations de la 
pureté. Le résultat de votre pureté est que vous obtenez une double pureté : l’âme et le corps seront 
purs. 

Dès qu’un enfant vient ici, quelle est la première bénédiction qu’il reçoit du Père ? Vous en 
souvenez-vous ? « Sois pur, sois yogi ». Imprégnez-vous donc de ces deux aspects : la pureté et le point 
final, tel un yogi. Aimez-vous cela ? A l’amrit vela, BapDada ira se promener partout. Il fera également 
un tour de tous les centres. BapDada peut aller partout en une seconde. Donc, en de mois de janvier, 
faites un nouveau plan pour le mois avyakt. Augmentez le service par l’esprit et par votre niveau, par 
vos actions et vos paroles avyakt. Ainsi, le 18 janvier, BapDada verra le résultat de chacun. Il vous 
aime, n’est-ce pas ? Le 18 janvier, depuis l’amrit vela, vous ne prononcez que des paroles d’amour. 
Vous vous êtes tous plaints en demandant : « Pourquoi Baba est-il devenu avyakt ? ». Et donc, le Père 
aussi se plaint : « Tout en étant dans la forme corporelle, quand donc allez-vous devenir égaux au Père ? 
». 

Ainsi, aujourd’hui, BapDada attire tout spécialement un petit peu votre attention. Baba vous donne 
également de l’amour ; Il ne se contente pas d’attirer votre attention. Baba a aussi de l’amour parce 
qu’Il ne veut pas qu’un seul enfant soit laissé de côté. Vérifiez shrimat pour toutes vos actions. Vérifiez 
les aspects de shrimat que vous avez reçus pour chaque action depuis l’amrit vela jusqu’à la nuit. Vous 
êtes forts, n’est-ce pas ? Vous allez repartir ensemble, n’est-ce pas ? Vous voulez rentrer, non ? Levez la 
main ! Voulez-vous repartir ? Les professeurs ? Ceux du fond, levez la main ! Ceux qui sont assis sur 
les chaises, levez la main ! Les Pandavs, levez la main ! Vous ne pouvez donc repartir main dans la 
main avec le Père qu’après être devenus égaux à Lui. C’est ce que vous devez faire ; c’est ce que vous 
devez devenir. Ayez cette pensée déterminée. Cette détermination dure généralement pendant 15 à 20 
jours. Ensuite, progressivement, un peu de négligence s’immisce. Donc, mettez fin à la négligence. On a 
pu voir que votre enthousiasme complet et votre détermination durent au maximum un mois. Ensuite, 
après un mois, un peu de négligence apparaît. A quoi mettrez-vous donc fin à la fin de cette année ? 
Terminerez-vous simplement l’année ou en plus de cela, mettrez-vous aussi un terme à toutes les 
faiblesses qui subsistent dans vos pensées et dans votre dharna ? Vous le ferez, n’est-ce pas ? Vous ne 
levez pas la main ! Cette chanson « Nous devons maintenant rentrer à la maison » (Ab ghar chalna 
hai) devrait résonner automatiquement dans votre cœur. Vous ne devez pas seulement rentrer à la 
maison, vous devez aussi revenir dans le royaume. Achcha. Ceux qui sont venus ici pour la première 
fois pour rencontrer BapDada, levez la main ! Levez-vous ! 

BapDada félicite tout spécialement ceux qui sont venus ici pour la première fois. Vous êtes venus tard, 
mais pas trop tard. Cependant, rappelez-vous toujours votre bénédiction qui est de faire des efforts 
intenses. Vous devez assurément faire des efforts intenses. Ne dites pas : « Je le ferai ; cela se fera ». 
Vous devez assurément le faire. Ceux qui sont venus tard doivent aller vite et devenir les premiers. 
Achcha. 

Des bénédictions spéciales du cœur de BapDada aux âmes grandement pures de partout ; de l’amour du 
cœur et aussi des bénédictions pour être fondus dans le cœur. BapDada sait que dès qu’Il doit venir, 
tous les enfants de partout envoient leur amour et leur souvenir par lettres, courriers électroniques et par 



beaucoup d’autres moyens. L’amour et le souvenir de chacun parviennent à BapDada avant que ces 
messages Lui soient délivrés parce que la connexion avec les enfants longtemps perdus et maintenant 
retrouvés qui se souviennent de Baba est très rapide. Vous rencontrez Baba personnellement trois ou 
quatre jours après votre arrivée, mais l’amour et le souvenir des âmes vraiment dignes parvient à 
BapDada au moment même où vous les envoyez. L’amour et le souvenir de ceux qui se sont souvenus 
de Baba dans leur cœur et qui n’ont pas utilisé les différents moyens de communication, sont parvenus à 
BapDada. Et BapDada répond à chaque enfant avec un amour et un souvenir multiplié par des millions 
et des millions. 

A présent, partout, n’ayez qu’une seule préoccupation : la pureté complète doit se propager dans toute 
la famille brahmine. Coopérez avec ceux qui sont faibles et rendez-les purs. C’est un acte de grande 
charité. Ne les laissez pas seuls en pensant : « Ils sont toujours comme cela, de toute façon ; ils ne 
changeront jamais ». Ne les maudissez pas de cette façon. Accomplissez un acte de charité. « Nous leur 
montrerons en changeant. Nous devons assurément changer ». Faites grandir leurs espoirs. Ne faites pas 
tomber davantage ceux qui sont tombés. Soutenez-les, donnez-leur du pouvoir. A tous les enfants 
fortunés qui sont heureux et qui distribuent le bonheur, beaucoup, beaucoup d’amour, de souvenir et 
Namaste. 
Bénédiction: Puissiez-vous faire de la spécialité de la vérification votre sanskars profond et devenir de 

grandes âmes. 
Quelles que soient vos pensées, les paroles que vous prononcez, les actions que vous 
accomplissez et les contacts et relations que vous entretenez, vérifiez simplement : 
sont-elles semblables à celles du Père ? Avant tout, comparez-les et ensuite, 
concrétisez-les. En général, certaines âmes ont aussi le sanskars de tout faire vérifier avant 
de l’accepter. De même, vous êtes de grandes âmes, des âmes pures, et donc, intensifiez 
votre “machine à vérifier”. Que cela devienne votre sanskar profond ; c’est cela, la 
grandeur. 

Devise: Devenir complètement pur et yogi veut dire donner le retour de l’amour. 
  

*** Om Shanti *** 

Signal Avyakt : En ce mois avyakt, restez libre des liens et faites l’expérience du niveau de libération dans la vie. 

Toutes les situations adverses viennent et vont venir. Les 5 éléments feront tout leur possible pour vous 
ébranler beaucoup, dans toutes les directions. Cependant, une âme qui s'exerce au niveau libéré dans la 
vie et au niveau sans corps restera inébranlable et imperturbable. Une telle âme traversera tout 
facilement et réussira avec les honneurs. Par conséquent, vous devez faire l’expérience dès à présent des 
sanskars d’un karma-yogi constant, d’un yogi facile constant et d’une âme constamment libérée. 


