30-12-2025 Murli Matinal Om Shanti BapDada Madhuban

Esséncia:  Doces filhos, para aliviarem sua carga de pecados, sejam fiéis e honestos ao escreverem a
historia de suas agdes passadas. Deem-na ao Pai e voc€s entao serdo perdoados.

Pergunta:  Qual semente vocés, filhos, ndo podem plantar na idade da confluéncia?

Resposta: A semente da consciéncia de corpo. E a partir desta semente que a arvore toda dos vicios
cresce. Atualmente, a arvore desses cinco vicios cresceu no mundo todo. Todos continuam
a semear as sementes de luxiria e raiva. As direcdes do Pai para vocés sdo: Filhos,
tornem-se puros pelo poder do yoga. Parem de plantar aquela semente.
Muisica: Ao alcangarmos Vocé, alcangamos o mundo inteiro.
Om shanti. Vocés, filhos espirituais mais doces, ouviram a musica. Atualmente, existem poucos de
vocés. Logo, haverd muitos filhos. Mesmo que existam somente alguns de vocés que tenham se tornado
filhos de Prajapita Brahma na pratica, todos sabem sobre ele. Ele € chamado Brahma, o Pai do Povo.
Existem tantas pessoas. As pessoas de todas as religides definitivamente o aceitardo. Foi por meio dele
que os humanos foram criados. Baba explicou que um pai fisico também € um Brahma limitado, pois
uma arvore genealdgica é formada por meio dele também. Uma arvore genealdgica continua baseada no
sobrenome. Eles s@o pais limitados; este (Brahma) € o pai ilimitado. O nome deste é Prajapita. Os pais
fisicos criam familias limitadas. Alguns sequer criam uma familia. Este definitivamente cria. Serd que
existe alguém que diria que Prajapita Brahma nao tem filhos? As pessoas do mundo todo sdo filhos
dele. Prajapita Brahma € o primeirissimo. Quando eles falam de Addo e Eva, Adi Dev e Adi Devi, eles
estdo se referindo a Prajapita Brahma. Todas as religides acreditam nele. Realmente, existe um pai
limitado e o outro é o Pai ilimitado. Este Pai ilimitado € Aquele que d4 felicidade ilimitada. Vocés estio
se empenhando para obter a felicidade ilimitada do paraiso. Vocés vieram aqui para obter sua heranca
de felicidade ilimitada do Pai ilimitado. Também pode ser dito que existe felicidade ilimitada no paraiso
e tristeza ilimitada no inferno. Muita tristeza estd por vir. Haverd gritos de angustia. O Pai explicou a
vocés os segredos do comecgo, meio e fim do mundo todo. Vocés, filhos, estdo sentados face a face e
também estdo se empenhando. Ele € os dois, a Mae e Pai. Existem muitos filhos. Ninguém tem
inimizade com a Mae e Pai ilimitados. Vocés recebem tanta felicidade da Mae e Pai. As pessoas cantam:
Vocé € a Mae e Pai. Este aspecto s6 pode ser entendido por voces, filhos. As pessoas de outras religides
s6 chamam pelo Pai. Elas ndo falam da Mie e Pai. E somente aqui que vocés cantam, “Vocé é a Mie e
Pai”. Vocés, filhos, entendem que estudando, estamos mudando de humanos comuns em divindades, de
espinhos em flores. O Pai € o Barqueiro bem como o Jardineiro. Todos vocés, brahmins, sdo tipos
diferentes de jardineiros. Também h4 um jardineiro para os Jardins Mughal. O salério dele € muito bom.
Os jardineiros também sao numéricos. Alguns jardineiros cultivam flores tdo bonitas. Entre as flores
existe um rei das flores. Na idade de ouro, existe as flores rei e rainha. Mesmo que agora existam
imperadores e imperatrizes, eles ndo sdo como flores. Ao se tornarem impuros, eles se tornam espinhos.
Enquanto prosseguindo, eles picam como espinhos e fogem. Eles sdo chamados de Ajamil. Vocés fazem
mais devocdo. Vejam como eles criaram imagens sujas de degradacdo no caminho de pecado. Eles
retratam imagens das divindades, mas elas sdo imagens do caminho de pecado. Vocés, filhos, agora
entendem esses aspectos. Voc€s agora se tornaram brahmins. N6s nos afastamos muito dos vicios. Entre
os brahmins, é um ataque criminoso muito grande que um irmao e irma se entreguem ao vicio. O nome
deles é arruinado. E por isso que Baba diz: Digam a Baba sobre todos os atos sujos que fizeram desde a
infancia e metade deles serd perdoado. Vocés se lembram em que momentos vocés fizeram acdes sujas.
Escrevam-nas e deem isso a Baba. Aqueles que sd@o muito fiéis e honestos escreverdo: “Baba, eu fiz



essas mas acoes. Por favor, me perdoe.” Baba diz: Vocés nao podem ser perdoados. No entanto, porque
vocés disseram a verdade, sua carga serd aliviada. Nao € que voc€s possam se esquecer daquilo; vocés
nao podem se esquecer. Vocés sdo advertidos para nido fazerem quaisquer atos assim no futuro. No
entanto, sua consciéncia definitivamente doi. Eles dizem: Baba, fomos como Ajamil. Isto se refere ao
nascimento atual. Vocé€s também sabem quando entraram no caminho de pecado e tornaram-se almas
pecadoras. O Pai agora nos torna almas caridosas. O mundo de almas caridosas € separado. Mesmo que
sO exista um mundo, vocés entendem que ele € dividido em dois. Um é o mundo das almas caridosas
que é chamado de paraiso e o outro € o mundo de almas pecadoras que é chamado de terra de tristeza
ou inferno. Existe um mundo de felicidade e um mundo de tristeza. Na terra de tristeza todos chamam
para serem liberados e para serem levados para casa. Vocés, filhos, também entendem que vocés nao
vao para se sentar em casa, mas que tém de descer e desempenhar seus papéis novamente. Atualmente o
mundo todo estd impuro. Agora voces estio se tornando puros por meio do Pai. A meta e objetivo estio
diante de vocés. Ninguém mais tem esta meta e objetivo: “Estamos nos tornando assim”. O Pai diz:
Filhos, vocés foram assim. Agora vocés nio sao mais. Vocés foram dignos de serem adorados e agora
se tornaram adoradores. E necessdrio empenho para se tornarem dignos de serem adorados novamente.
O Pai os inspira a se empenharem tao bem. Este Baba entende que ele se tornard um principe. Este €
nimero um, ainda assim ele ndo € capaz de ficar na lembranga constante; ele se esquece. Nao importa
quanto alguém se empenhe, ele ndo serd capaz de alcangar aquele estigio no presente. O estigio
karmateet serd alcancado quando for a época da guerra. Todos t€ém de se empenhar. Este também tem de
se empenhar. Perguntem a eles: Onde Baba esta posicionado na figura? Ele estd em pé bem no topo da
arvore no mundo impuro e também fazendo tapasya na parte de baixo da drvore. E explicado de uma
forma tao simples. Todos esses aspectos foram explicados pelo Pai. Nao sabiamos dessas coisas. O Pai é
Pleno de conhecimento. Ele é Aquele de quem todos se lembram. Eles dizem: O, Pai supremo, Alma
suprema, venha e nos libere da tristeza. Brahma, Vishnu e Shankar sdo divindades. As almas que
residem no mundo incorpéreo ndo sao chamadas de divindades. O Pai explicou o segredo de Brahma,
Vishnu e Shankar. Brahma, Lakshmi e Narayan, todos existem aqui. Somente vocés, filhos, tém visdes
da regido sutil agora. Este Baba também se torna um anjo. Os filhos sabem que aquele que esta em pé
no topo da escada também € aquele que estd fazendo tapasya no chio; € mostrado de forma muito clara
no quadro. Ele ndo se intitula Deus. Ele diz: Eu ndo valia um centavo, e 0 mesmo aplica-se a voces.
Agora estou me tornando com o valor de uma libra, e 0 mesmo aplica-se a vocés. Esses aspectos sdo
muito faceis de entender. Se alguém se opuser, digam a essa pessoa que ele estd em pé no fim da idade
de ferro. Baba diz: Quando este chegou ao estdgio de decadéncia, na sua idade de aposentadoria, Eu
entrei nele. Agora ele estd fazendo a tapasya do raja yoga. Como vocés podem chamar alguém de
divindade quando ele estd fazendo tapasya? E depois de estudar o raja yoga que ele se torna assim.
Vocés, filhos, também se transformam naqueles que usam coroas; vocés estdo se tornando divindades.
Vocés podem imprimir fotos de dez a vinte filhos para mostrar que todos voc€s se tornam assim.
Anteriormente, cada um tirava uma foto assim. Isto é algo que tem de ser explicado. Por um lado, eles
sdo simples e por outro, eles sdo duplamente coroados. Vocés entendem que estio se tornando assim.
Somente aqueles cuja linha € clara se tornardo assim. Voc€s também t€m de se tornar muito doces.
Atualmente, as sementes da luxiria e raiva se multiplicaram tdo rapidamente nos seres humanos. A
arvore dos cinco vicios surgiu em todos eles. O Pai diz: Nao semeiam sementes assim agora. Vocés ndo
deveriam semear a semente da consciéncia do corpo na idade da confluéncia. Vocés nao devem semear
a semente da luxuria. Ravan ndo existird por meio ciclo. O Pai senta-Se aqui e explica cada aspecto aos
filhos. A coisa principal é: “Manmanabhav.” O Pai diz: Lembrem-se de Mim. Este estd bem no fundo e
ele também estd bem na frente. Vocés se tornam tdo puros pelo poder do yoga. No inicio, alguns de



vocés, filhos, tinham muitas visdes. No caminho de devocao alguém recebe uma visao depois de fazer
devocdao intensa. Aqui, vocés simplesmente sentavam-se e facilmente entravam em transe. Era
considerado mégica; uma mégica de primeira classe. Meera fez muita tapasya e passou seu tempo na
companhia dos homens santos. Nao existem homens santos aqui. Este € o Pai. Shiv Baba € o Pai de
todos. As pessoas pedem para encontrar-se com o guru. No entanto, ndo ha guru aqui. Shiv Baba € o
Incorpéreo. Entdo, quem eles querem encontrar? Eles oferecem um presente aos gurus. Este Pai € o
Mestre do ilimitado. Nao hd questdo de oferecer nada a ele. O que Ele faria com dinheiro? Brahma
entende que ele vai ser o senhor do mundo. Todo dinheiro que os filhos dao, é usado para construir
prédios etc. para eles. O dinheiro ndo tem utilidade para Shiv Baba nem para Brahma Baba. Esses
prédios foram construidos para os filhos virem e ficarem neles. Alguns filhos sdo pobres, alguns sdo
ricos, alguns inclusive enviam duas rdpias e dizem a Baba: Baba, coloque um tijolo em meu nome.
Alguns enviam mil rdpias. A inten¢do dos dois é a mesma. Portanto, torna-se igual para os dois. Assim,
os filhos podem vir e ficar onde quiserem. Quando alguém que tenha mandado construir um prédio
vem, essa pessoa recebe uma hospitalidade maior. Alguns entdo dizem: Baba os favorece. Claro,
definitivamente isto tem de ser oferecido a eles. Existem todos os tipos. Alguns ficardo em qualquer
lugar. Alguns sdo muito delicados. Os estrangeiros ficam em mansdes muito grandes. Muitas pessoas
ricas surgem em cada nacdo. Portanto, alguns prédios tém de ser construidos para eles. Vejam quantos
filhos vém aqui. Nenhum outro pai teria pensamentos assim. No méaximo alguém pode ter dez, doze ou
vinte netos. Achcha. Alguém poderia inclusive ter duzentos a quinhentos, mas ninguém teria mais do
que isso. Esta familia de Baba € tdo grande e ela crescerd ainda mais. O reino estd sendo estabelecido.
Quado grande € a familia do Pai e qudo grande é a familia de Prajapita Brahma. Somente quando Ele
vem, a cada ciclo, vocés ouvem essas coisas maravilhosas. Dizem sobre o Pai: O Prabhu. Seus métodos
sao singulares. Isto se refere ao presente. Vejam a diferenca entre devo¢cdo e conhecimento. O Pai
explica a vocés: Se vocés quiserem ir ao paraiso, assimilem virtudes divinas. Agora voc€s sdo como
espinhos. Eles continuam a cantar: Sou sem virtude. No entanto, existem os defeitos dos cinco vicios no
reino de Ravan. Agora vocés recebem um conhecimento tio bom. Aquele conhecimento nao lhes da
tanta felicidade quanto este conhecimento. Vocés entendem que noés, almas, residimos 14 em cima, no
mundo incorporeo. Brahma, Vishnu e Shankar estdo na regido sutil. Aquilo s6 existe com o proposito
das visdes. Brahma estd aqui e Lakshmi e Narayan também estdo. S6 hd uma visdo deles. Isto simboliza
como o Brahma corpéreo se torna o anjo, o Brahma da regido sutil. Caso contrario, ndo ha nada assim.
Vocés, filhos agora devem continuar a entender e assimilar tudo. Esses aspectos ndo sao novos. Voceés se
tornaram divindades muitas vezes. Havia o reino das divindades. Este ciclo continua a girar. Aqueles
dramas sdo pereciveis, enquanto este ¢ um drama eterno e imperecivel. Isto ndo estd no intelecto de
ninguém exceto no de vocés. O Pai senta-Se aqui e explica tudo isto a vocés. Nao € que isto tenha
continuado desde tempos imemoriais. O Pai diz: Agora estou lhes dando este conhecimento e, entdo, ele
desaparecerd. Quando vocés alcancarem seu status real na idade de ouro, este conhecimento ndo
existird. Achcha.

A vocés, filhos mais doces, amados, hda muito perdidos e agora encontrados: amor, lembrancas e bom
dia da Mae, do Pai, BapDada. O Pai espiritual diz namaste a vocés, filhos espirituais.

Esséncia para Dharna:
1. Sempre tenham a consciéncia de que vocés agora sao brahmins. Portanto, fiquem muito distantes
dos vicios. Nunca cometam nenhum ataque criminoso. Sejam muito honestos e fiéis ao Pai.
2. Para se tornarem reis duplamente coroados, tornem-se muito doces € mantenham clara a linha de
seu intelecto. Facam a tapasya do raja yoga.



Béncio: Que vocés se tornem livres de escravidoes e liberados na vida, permanecendo
constantemente estaveis em um estigio ilimitado.
A consciéncia de corpo € um estdgio limitado, enquanto a consciéncia de alma é um
estagio ilimitado. Ao entrarem em um corpo, vocés tém de entrar nas escravidoes e
limitacdes carmicas, mas ao se tornarem conscientes da alma, todas essas escravidoes
terminam. Dizem: Aqueles que sdo livres de escravidoes sdo libertados em vida. Do
mesmo modo, aqueles que permanecem estaveis em um estdgio ilimitado, libertam-se das
vibragdes e da atmosfera do mundo, bem como das atitudes tamoguni e dos ataques de
Maya.

Slogan: O sinal de alguém que possui um intelecto fiel € que essa pessoa tem vitdria garantida e €
despreocupada. Nenhum lixo pode vir a tal alma.

**OMSHANTI*™*

Sinal Avyakt: Agora, tenha o profundo interesse em se tornar completo e karmateet.

Conhecam a profunda filosofia do karma, ou seja, sejam trikaldarshi antes de realizar qualquer acgdo,
pois somente assim voc€s conseguirdo se tornar karmateet. Se vocé€s cometerem mesmo que sejam erros
triviais em seus pensamentos, eles também criario uma conta cidrmica muito severa. E por isso que
vocés tém de considerar mesmo um pequeno erro como um grande erro, porque vocés agora estao se
aproximando do seu estdgio perfeito.



